Sous la direction de Philippe Chareyre et de Hugues Daussy

LA FRANCE HUGUENOTE

Histoire institutionnelle d’'une minorité religieuse
(xvie-xviie siecle)




AuXx origines du systeme
ecclésiastique réformé:

modeles, fondements et influence

Dans la grande majorité des territoires gagnés au
protestantisme peu aprés la naissance de la Réforme,
ce sont les autorités séculiéres converties aux théses
luthériennes ou zwingliennes qui prennent linitiative

g qut p
de la construction des nouvelles Eglises. En France, une
2 )
génération plus tard, la constitution des Eglises réformées
se fait contre la volonté de I'Etat. Des groupuscules
décident d’abord de former, avec l'encouragement et selon
les conseils de Calvin, des assemblées cultuelles indépen-
; P
dantes de I'Eglise établie, puis de se fédérer au sein du
royaume afin d’assurer une uniformité de doctrine,
d'instituer des pratiques communes et de coordonner
prauq
leurs initiatives afin d’obtenir une reconnaissance légale
g
et méme d’essayer de gagner la monarchie A leur cause.
Le défiauquel elles doivent alors faire face est de construire
q
des institutions ecclésiastiques capables de fonctionner
de maniére autonome et efficace dans un contexte d’insé-
curité. En réponse a ce défi, les architectes des premieres
Eglises réformées de France s'inspirent des systémes
g P ) SLE
quils ont pu observer dans les territoires de lactuelle
Suisse romande, qui leur ont servi de lieu de refuge, afin
q g
d’établir un systéme construit autour de congrégations
gérées par un conseil de ministres et d’anciens, reliées
ensemble par une hiérarchie ascendante d’assemblées
régiona]es et nationales, le systeme consistorial-synodal
Cette innovation occupera une Place marquante dans
I'histoire générale de la Réforme européenne, car elle
servira par la suite de modéle aux Eglises réformées
des Pays-Bas, a celles de la Rhénanie, et au mouvement
presbytérien écossais et anglais‘.

Philip BENEDICT

LES MODELES

Les institutions ecclésiastiques réformées francaises
puisent leurs sources entre Léman et Jura pour trois
raisons complémen’caires. D’abord parce qu'a partir de
1534, date de I'établissement & Neuchatel de 'imprimerie
de Pierre de Vingle, eta plus forte raison encore 3 partir
de 1536, date de l'arrivée de Jean Calvin et de I'imprimeur
Jean Girard 2 Geneve, les villes de l'actuelle Suisse
romande sont devenues les bases principales de la
diffusion d’écrits protestants en France, conférant ainsi
dla Propagande évangéhque francophone une nette
orientation réformée. En second lieu parce que nombre
des pasteurs actifs dans la création des premiéres
Eghses réformées francaises ont auparavant rempli une
fonction pastorale au sein des Eghses de Neuchitel, de
Geneéve ou des territoires francophones bernois. Enfin,
parce que d’autres pasteurs, plus nombreux encore,
ont été formés 3 Genéve ou 3 Lausanne, ol ils ont pu
observer de prés le fonctionnement des institutions
ecclésiastiques.

La premiere évangélisation protestante de la
Romandie fut l'ceuvre de Guillaume Farel, le plus
fougueux des membres du « cercle de Meaux » et celui
qui est passé le plus rapidement d’'un évangélisme
modéré inspiré des travaux de Jacques Lefevre d’Etaples
a une rupture agressive avec I’Eglise de Rome. A partir
d'une premiere base stable & Aigle, en territoire bernois,
il a sillonné les régions environnantes de 1526 A 1536,
protégé par un sauf-conduit bernois et prétant une
attention particu]iére aux baiﬂiages communs et aux

1 La diffusion du systeme consistorial-synodal a travers 'Europe et les conflits ecclésiologiques qui y ont été associés figurent parmi les fils conducteurs de BenepicT Philip,
Christ’s churches purely reformed: a social history of Calvinism, New Haven and London, Yale University Press, 2002, auquel je renvoie une fois pour toutes. Le lecteur y trouvera

des références bibliographiques plus amples.

Guillaume Farel (1489-1565). Estampe, 18 x 13,5 cm.
© Bibliotheque du protestantisme francais, Paris

Pages suivantes:

Vue de Neuchatel, par Matthdus Mérian (1593-1650),
Neocomum Newenburg am See, 1642. Eau-forte, 20 x 33,8 cm.
© akg-images/historic-maps




22

territoires affiliés A la Suisse o, selon la premiere paix
de Kappel (1529), les habitants de chaque commune
pouvaient abolir la messe et instituer une réformation
locale par vote majoritaire. Sa stratégie était offensive.
La dénonciation de prétres « mangeurs dAmes »,
l'affichage de placards dirigés contre les abus de la messe,
I'iconoclasme, tout était permis dans la campagne qu'il
conduisit afin de dévoiler les fables inventées par les
faux marchands de Rome. Si ses actions suscitérent
plaintes et proces de la part du clergé local, il s’en
félicita car il put ensuite exposer et défendre ses idées
devant les juges du lieu, afin de les convaincre qu'il ne
Préchait que la pure parole de Dieu.

C’est A Neuchétel, petit comté 1ié & ]a Confédération
par des pactes de combourgeoisie et dont la souveraine
résidait A lalointaine cour de France, que Farel remporta
sa premitre grande victoire. Fin 1530, il parvint &
convaincre la ville de Neuchitel d’adopter la Réforme.
Tous les autres bourgs et Vﬂlages du comté, & l’exception
de la chitellenie du Landeron, lui emboiterent le pas
au cours des six années suivantes. Partout, la Réforme
fut adoptée par vote majoritaire et initiée sous l'ceil
du curé du lieu ou d’'un pasteur nouvellement nommé
a sa place, sans qu'une quelconque ordonnance ou
discipline ecc]ésiastique générale n'ait été pub]iée
avant la seconde moitié de 1537, lorsque les ministres
dela région, qui avaient déjé I'habitude de se retrouver
informellement pour discuter des questions d’intérét
commun, dressérent et parvinrent 3 imposer aux
collectivités et aux édiles le Jusjurandum quod Ministri
Novicastri daturi sunt (« Serment quauront i préter les
pasteurs 4 Neuchitel »). Ce document regroupait les
ministres en une « classe » territoriale, 3 I'intérieur de
laqueﬂe les pasteurs avaient le droit d’élire un doyen
et plusieurs jurés. Le doyen devait exercer un droit de
surveillance sur les Eglises et les pasteurs de la circons-
cription approuver tout nouveau ministre et ernpécher
que des pasteurs non approuvés ne prennent la place de
coﬂégues établis. Les jurés avaient pour tiche d’épauler
le doyen en visitant réguliérement les paroisses de
leurs circonscriptions pius réduites, dénommées
« coﬂoques » (du moins dans le premier registre des
actes de la classe qui nous est parvenu, mais qui ne
date malheureusement que de 1560), afin d’assurer que
le catéchisme y était bien enseigné et les sacrements
convenablement administrés. Le Jusjurandum prévoyait
également des réunions hebdomadaires des pasteurs
pour commenter un texte biblique et approfondir ainsi
leurs connaissances de I'Evangile. Des séances plus
espacées, dénommées « synodes » (le terme remonte
aux premiers siécles de l’Eglise et peut désigner des
assemblées ecclésiastiques de tout genre, mais surtout
des assemblées régionales ou provinciales), réunissaient
tous les pasteurs de la classe pour la censure mutuelle.

Classe

Composée de pasteurs des
Eglises locales

Elit un doyen et un juré
pour chaque colloque pour
superviser et visiter les Eglises

Colloques (5) locales

Dirigé par un juré,
composé des pasteurs
de la circonscription.

Consistoires
Eglises locales

Systeme de classes et colloques établi au comté
de Neuchatel.

L'intérét du Jusjurandum neuchitelois pour les
institutions des ]-j'glises réformées de France fut double.
Il montra d’abord, chez les ministres de ces Eg]ises
développées sous une impu]sion partagée mais sans
coordination formelle ni contréle d'un pouvoir supérieur,
une volonté de créer des institutions communes afin
d’assurer une uniformité de doctrine et de pratiques
et de mettre en place un corps pastoral de qualité. Ces
mémes soucis devaient animer par la suite les créateurs
des institutions collectives des réformés francais. Il offrit
d’autre part un premier modele d’Eglise territoriale
construite sur la base d’assemblées régionales et dont
l'autorité circulait, du moins en partie, de bas en haut par
voie d’élection.

Peu avant que les pasteurs neuchitelois ne dressent
le Jusjumndum, leurs co]légues des territoires situés
immeédiatement au Sud, autrefois possédés par le duc
de Savoie (le Pays de Vaud, le Chablais et le Pays de
Gex), regurent de leurs nouveaux maitres de Berne des
institutions ecclésiastiques similaires. A linstar de la
Réforme zurichoise, la Réforme bernoise, accomplie en
1528, fut une réforme imposée au canton par le conseil
de sa ville principale. Elle fusionnait l’Eglise et la civitas
christiana, attribuant aux autorités civiles le pouvoir de
nommer les pasteurs, de gérer les biens ecclésiastiques
et de surveiller en dernier lieu un systéme de discipline
morale exercé 3 coup d’amendes et de bannissements

ar le biais d’'une instance mixte magistrale et cléricale,
I'Ehegericht (Zurich) ou Chorgericht (Berne). Au niveau
territorial, tous les ministres étaient réunis dans un
synode, convoqué et Préside' par le Pasteur-en-chef dont
la fonction était surtout de communiquer des réglements
aux ministres, d'améliorer leur formation et de surveiller
leur doctrine et comportement. Pour adapter le systéme
zurichois A l'étendue, plus ample, des territoires bernois,
le chef de 1’Eg1ise bernoise, Caspar Meg:mder, avait dressé

2 Guillaume Farel 1489-1565. Biographie nouvelle écrite d’aprés les documents originaux par un groupe d’historiens, professeurs et pasteurs de Suisse, de France et d’ltalie,
Neuchatel-Paris, 1930, p. 413-414.




24

une forme d’organisation a plusieurs niveaux, Iégérement
modifiée au fil du temps et appliquée aux territoires
savoyards conquis en 1537. Pour les décisions les Plus
impofcantes, les autorités convoquaient tous les pasteurs
du canton 4 un synode, ot elles leur annongaient des
mesures ou y entendaient leur avis avant de légiférer.

Synode
Convoqué par les autorités séculieres

Classe (6)

Composée des pasteurs des Eglises
de la région

Elit un doyen et quatres jurés pour
superviser et visiter les Eglises locales.

Eglises locales
Consistoires
Pasteurs et anciens.

Sans pouvoir
d’excommunication.

Colloques

Dirigés par un
juré et composés
des pasteurs de la

circonscription.

Lieu de formation
biblique continue.

Systeme consistorial-synodal des territoires bernois.

Pour 'administration ordinaire de I’Eglise, le territoire
était divisé en plusieurs classes, chacune dirige’e par un
doyen qui, dans les territoires francophones, a l'opposé de
ce qui se faisait dans la partie ale’manique du canton, était
élu par les autres ministres. A leur tour, les classes étaient
divisées en co]loques, chacun d’entre eux comptantun juré
élu parmi les Ppasteurs pour visiter les paroisses, veiller au
bon déroulement du culte et A la conduite des ministres
et résoudre les différends. Les colloques servaient aussi
de circonscriptions pour des conférences bibliques
hebdomadaires regroupant tous les pasteurs du co]loque,
mais celles-ci furent supprimées en 1549, les autorités
bernoises estimant qu'elles suscitaient de ficheux débats
dogmatiques3. Clest dans la foulée de I'introduction de ce
systéme dans le Pays de Vaud que les ministres neuch4-
telois virent I'intérét et Iutilité d'un systéme de classes, de
doyens etde jurés, et qu'ﬂs I’adopt‘erent.

Si Neuchitel et les territoires francophones bernois
offrirent des modeles de circonscriptions régionales
adéquats pour la construction d'une Eglise intégrée a
l'intérieur d'une aire géographique étendue, Geneve
fournit le modele par excellence pour la structure de

chaque congrégation Particuliére. Touta concouru 3 ériger
la ville lémanique en Eglise phare : lample autonomie
que Calvin parvint a conquérir pour elle apres son rappe]
en 1541, la réputation que la ville acquit aux yeux des
convertis en raison d'une réforme des moeurs considérée
comme réussie et enfin le Pprestige et la force des écrits du
réformateur. Deux caractéristiques de 1’Eglise genevoise
firent plus particuli¢rement école : la création d'une série
de ministéres, identifiés comme des éléments essentiels
de toute Eglise constituée selon le modéle apostolique, et
la discipline ecdésiastique. La théologie qui sous-tendait
ces institutions n'était nullement originale chez Calvin.
D'autres réformateurs de villes suisses et alsaciennes,
notamment Martin Bucer A Strasbourg, avaient élaboré
avant lui l'idée que les structures en question étaient
prescrites dans la Bible. Calvin n'énonga ses idées sur la
question qu'apres avoir passé trois années aux cdtés de
Bucer, entre 1538 et 1541. Sa réussite fut de créer 3 Gendve
des institutions construites sur ces principes, alors que
ses Prédécesseurs en avaient réclamées en vain.

D'abord, les Ordonnances ecclésiastiques de Geneve
(1541), rédigées par Calvin, établissaient quatre « ordres
d'offices » : les pasteurs, qui devaientassurer la prédication
et administrer les sacrements; les docteurs, qui devaient
enseigner les fideles en saine doctrine; les anciens, qui
étaient chargés de surveiller les conduites; et enfin les
diacres, qui devaient administrer la charité et visiter les
malades®. A partir de Iédition de 1543, I'Institution de la
religion chrétienne offrit une justification théologique de
ces offices par le biais d'une lecture des Actes des Apbtres
et des épitres Pauliniennes, selon Iaqueﬂe ces quatre
ministéres étaient des offices permanents qui devaient se
trouver en toute Eglise construite sur le modéle bibliqué.
Cétait une incitation 3 établir ces offices 12 ou ils n'exis-
taient pas.

La deuxiéme originalité de 1’Eglise genevoise est
l’établissement d'un systeme de discipline ecclésiastique
exercé par un consistoire, composé des pasteurs et des
anciens et habilité 3 prononcer contre les pécheurs
des peines spiritueﬂes allant jusqua l'excommuni-
cation. Ce systéme était fondé sur l'interprétation d'un
passage de l’Evangﬂe de Mathieu (18, 15-17), dans lequel
Jésus recommandait 3 ses disciples de reprendre en
secret le frére que Ton avait surpris en train de Pécher.
Si celui-ci ne s'amendait pas apres deux admonestations,
il préconisait d’agir ainsi : « dis-le 2 1’Eglise, et s'il refuse
d’écouter méme I'Eglise, qu’ﬂ soit pour toi comme le
paien et le collecteur d’impéts ». Zwingli, pour qui
Eglise et communauté civique se confondaient, ne voyait
aucune contradiction entre cette sentence et l'exercice
de la correction des meeurs par une juridiction civile.
GEcolampade, Bucer et Calvin y virent en revanche le
fondement d'une discipline ecclésiastique indépendante?.

3 VUILLEUMIER Henri, Histoire de 'Eglise réformée du Pays de Vaud sous le régime bernois, Lausanne, La Concorde, 1927-1933, t. |, p. 278-297.
4 Registres de la Compagnie des Pasteurs de Genéve au temps de Calvin, t.1: 1546-1553, éd. par ].-F. Bergier, Genéve, Droz, 1964, p. 1.

5 CALVIN Jean, Institution de la Religion Chrestienne, |. IV, ch. 3, 4-6 et 8 (citée IRC ensuite).

6 KINGDON Robert M., « La discipline ecclésiastique vue de Zurich et Genéve au temps de la Réformation : {'usage de Matthieu 18, 15-17 par les Réformateurs », Revue de Théologie

et de Philosophie, 133 (2001), p. 343-355.



26

Plus généralement, Calvin envisageait une division de
compétences entre les autorités ecclésiastiques et les
autorités séculitres, les premiéres ayant pour ciiarnp
daction le domaine spirituel et les secondes les affaires
temporelles. Si le consistoire genevois fut créé des le
retour de Calvin en 1541, ce mest quau bout de quinze
ans de heurts et de tensions avec les autorités civiles
que son pouvoir de contréler en dernier lieu lacces 3 la
Ceéne fut définitivement établi. Dans le siﬂage de Calvin
et du consistoire genevois, les pasteurs francophones
des territoires bernois cherchérent également 3 établir
un systéme de discipline ecclésiastique exercée indépen-
damment du pouvoir séculier, au grand mécontentement
de Messieurs de Berne. En 1558, une confrontation autour
de cette question s'acheva par i’expuision ou la démission
d'une trentaine de ministres, y compris Théodore de
Beze et Pierre Viret, dont le ]imogeage libéra une cohorte
importante de pasteurs expérimentés préts a ceuvrer
en Prance, au moment méme ol les Egiises réformées
commengaient a sy multiplier.

Appelé 3 conduire 1’Egiise d’une petite Ville-Ftat,
Calvin ne consacra que quelques paragraphes de son
Institution aux structures d’une Eglise établie sur un
territoire plus étendu. Selon lui, 1’Eglise primitive
était construite autour des villes principales, chacune
desquelles avait « une assemblée de Prétres qui étaient
Pasteurs et Docteurs’ ». Par « consentement humain
et pour la nécessité », les membres de cette assemblée
élisaient régulierement 'un d’entre eux, appelé évéque,
pour maintenir la paix entre eux et pour veiller & i’appii-
cation des décisions de I'assemblée. Lorsque le territoire
péri-urbain était trop vaste pour étre surveillé par un seul
individu, des « évéques champétres » étaient également
choisis, et on désignait parfois méme des patriarches
ou archevéques. Cependant, Calvin niait que Ton
puisse distinguer entre tous ces offices une quelconque
hiérarchie stable. En outre, selon lui, dans I’Eglise
primitive, toute matiére d’importance était soumise a une
assemblée en vue d'une décision collective. Cette lecture
des institutions de l’Egiise des premiers siecles déboucha
sur la conception d'une ecclésiologie qui pia(;ait des
assemblées telle que la Compagnie de Pasteurs de Genéve
dans la catégorie d’institutions 3 caractére apostolique
que l'on retrouvait partout dans 1’Eg1ise primitive et qui
faisait des structures des Eglises territoriales plus larges,
qui avaient varié selon les époq_ues et les lieux, autant
d’institutions humaines qui pouvaient étre ajustées aux
caractén'stiques du territoire en question, pourvu qu’il
n'y ait aucune hiérarchie entre les évéques, que ceux-ci
exercent en méme temps une activité Pastorale et que les
questions les Pius importantes soient toujours résolues
en concile ou en synode, les deux termes étant synonymes.

7 IRC,\V, 4,2,p.74.

LA CONSTRUCTION INITIALE D'éngSES
LOCALES EN FRANCE

En France, le mouvement qui se voulait « évangé]ique »
et que ses ennemis qua]iﬁaient de « luthérien » engioba
Pendant ses premieres décennies une multiplicité de
maniéres de concevoir une rénovation reiigieuse et morale
sur la base d’un retour A la Bible, sans imp]iquer nécessai-
rement une rupture avec l’Eg]ise établie. Les adeptes de
l’Evangile pouvaient se réunir entre eux pour la priére et
l'édification mutuelle tout en continuant 3 participer aux
rites établis. Un des aspects de la radicalité de Calvin fut le
regard qu’il portait sur ces derniers. De son point de vue, les
pratiques de i’Egiise étaient tellement corrompues que celui
qui avait recu la lumiére de 1’Evangile devait absolument
s'abstenir d’y participer, émigrer vers un territoire ol Dieu
était servi Pius purement ou, s'étant retiré discrétement du
culte établi, adorer Dieu purement « en son particu]ier »,
quitte a étre dénoncé comme hérétique et subir le martyre®.

La diffusion croissante des écrits de Calvin fit naitre
chez une partie des « évangéliques » le désir de former des
assemblées A part, au sein desquelles les sacrements du
baptéme et de la céne pourraient étre administrés selon
l'institution divine. On sait qu'une Eglise a été briévement
établie 3 Meaux en 1540, calquée sur le modele de l’Eglise
francaise de Strasbourg que Calvin avait desservie comme
pasteur entre 1538 et 1541. Elle a vite été dissipée par la
répression. Queiques autres assemblées clandestines
ont également célébré la cene dans les années 1545-1555.
Cependant, et bien que Calvin a correspondu avec des
adeptes en France depuis au moins 1542 et a défendu par
écrit depuis 1543 I'idée que la Bible fournissait des régles
pour construire une véritable Eg]ise, les premiéres missives
de sa main, dans 1esque]les il conseillait aux groupuscules
francais de former des Egiises A part, ne furent expédiées
quen 1554. Son conseil fut alors d’avancer Prudemment et
par étapes. Dans un premier temps, il fallait créer « ung
ordre estably » et des « gens deputez pour se donmner
garde comment un chacun du troupeau se gouverne »;
autrement dit, une forme de consistoire, avec des anciens
ou des diacres. Dans un second temps, on pouvait penser
3 « élire » un pasteur, seul habilité 3 administrer les
sacrements®. Pourquoi Calvin navait-t-il pas encouragé
la formation d’Egiises auparava_ut? 1l semble qu’ﬂ [avait
juge’e trop da_ngereuse, avant qu’une demande croissante
venant de Pintérieur du royaume de France ne lincite 3
franchir le Rubicon. Dés lors, une conviction primordiale
des Eglises réformées de France fut que les fidéles chrétiens
avaient le droit et le devoir de se réunir et de célébrer le culte
selon lordre voulu par Dieu, que]le que soit la iégisiation
de V'Etat, car il faut obéir 4 Dieu plutét quaux hommes.
Cette conviction justiﬁera les réunions clandestines des
Eglises, _jusqu’é ce que lédit de Jjanvier 1562 leur accorde
pour la premitre fois la liberté de culte; elle justifiera
aussi les réunions de moult Eg]ises panicu]iéres pendant

8 Petit traicté monstrant que c’est que doit faire un homme fidele congnoissant la verité de ['Evangile quand il est entre les papistes, CO, t. VI, col. 541-588, surtout col. 558 et 576.

9 CO,t.XIV, col. 638, t. XV, col. 755.




28

les périodes successives d’interdiction du culte (1568-1570,
1572-1576, 1585-1501), ainsi que pendant la période dite du
Désert au xvIII® siecle.

Calvin ne se contenta pas d’encourager la constitution
d’Eg]ises dans le royaume. Dés septembre 1555, les registres
de la Compagnie des Pasteurs de Genéve commencent 2
mentionner lenvoi de pasteurs en France. Selon une thése
récente, il semble que I'idée d’envoyer des pasteurs en France
remonte au moins 4 mars 1551 et quelle revient a Guillaume
Farel, qui proposa 3 Calvin d’imposer les mains & que]ques
hommes bien formés pour le ministére et se trouvant alors
3 Geneve et Lausanne, mais dépourvus de postes, afin qu’ﬂs
aillent en France « confirm[er] les fréres en Dieu » et en
gagner d’autres. Lédit de Chéteaubriant du 27 juin 1551, qui
intensifia la répression de I'hérésie, conduisit Pierre Viret a
déconseiller cette stratégie quelques mois plus tard, « parce
que les uns ont été fait prisonniers et les autres ont fui ».
Cependant, son avis ne fut pas écouté. Les « cinq écoliers
de Lausanne », arrétés a Lyon en mai 1552 et dont la fin
tragique surle biicher fut immortalisée dans le martyrologe
de Jean Crespin, étaient selon toute probabﬂité des anciens
étudiants de 'Académie passés en France pour desservir des
Eglises du Midi qui avaient demandé des pasteurs™. Ce n'est
que trois ans plus tard que les registres de la Compagnie
des Pasteurs font état du premier pasteur expédié dans le
royaume et la Corresponda;nce de Calvin révéle qu'au moins
deux ministres partirent cette année-1a". Par la suite, la
documentation de la Compagnie signale le départ d'un
pasteur en 1556, de onze en 1557, de vingt-deux en 1538, de
trente-deux en 1559, de douze en 1560 et de cent-cinquante
et un en 1561!

Ce dernier envoi massif de pasteurs made in Geneva ne
parvint cependant pas a répondre 3 la demande denca-
drement Pastoral venue de France, méme s'il fut renforcé de
J'arrivée d’autres ministres sans attestation de la Compagnie.
D’aprés les tentatives les Plus minutieuses pour compta-
biliser les lieux et dates de fondation des Eg]ises réformées
francaises du xvre siecle, il ressort qu’e]les se multip]iérent
bien plus rapidement encore durant ces années que le
nombre de pasteurs envoyés de Geneve™:

Eglises dressées au Total cumulé
cours de l'année d’Eglises

1555 6 6

1556 8 14
1557 13 27
1558 24 51

1559 65 116
1560 169 285
1561 363 648
1562 168 816

Pour bien interpréter ces chiffres, il faut rappeler que
les Eglises fondées en ces années n'eurent pas toutes une
existence continue jusqu’en janvier 1562, car nombreuses
ont été les assemblées qui-ont dti cesser de se réunir par
moments, en raison d’'une intensification de la répression
locale. En revanche, nombre d’Eglises pouvaient desservir
des fideles de plusieurs localités voisines, au point que,
lorsque leurs porte-parole recueillirent, fin 1561, des
procurations signées par un membre de chacune des
communautés ol il se trouvait des croyants pour appuyer
une requéte destinée au roi, ils en dénombrérent 2 150.
Mais quel que soit le nombre des congrégations qui ont
été réellement fondées avant la fin de I'année 1562, il est
évident que la croissance 4 un rythme géométrique du
nombre d’Eglises au cours de la période 1555 2 1562 fut
si fulgurante que la plupart des assemblées ne Purent
obtenir un pasteur formé A Genéve ou a Lausanne.

Parmi les pasteurs qui sont montés en chaire dans
les premiéres années des Eglises francaises, nombreux
sont ceux qui ont été recrutés et formés A l'intérieur du
royaume. Les récits de la premiére fondation d’Eglises
particuliéres révélent en outre que leur création découla
le plus souvent d'une initiative locale. 1l ne faut donc
pas imaginer que les Eglises réformées francaises
furent créées de toutes pieces par des « missionnaires »
genevois, méme si I'Eglise de Genéve leur offrit le
modele par excellence pour la 1iturgie et les institutions.
1l y eut toujours interaction entre initiatives autonomes
et direction genevoise et romande. Cette interaction
se trouva au cceur méme de la construction institu-
tionnelle des Eglises, car si Genéve a fourni le modeéle
pour les assemblées locales, encore a-t-il fallu 1’adapter
3 la situation d’insécurité, d’autonomie et de pénurie en
personnel pastoral, caractéristique des premiéres Eglises
francaises.

Cette adaptation 3 une nouvelle situation peut
notamment étre observée dans la fagon dont les quatre
ministéres établis 3 Genéve furent remaniés dans
les jeunes Eglises réformées de France. Une charge
équivalente A celle de docteur ne prit forme que dans
les villes dotées dune Académie. Cependant, les
Eglises cherchérent souvent, & leurs débuts, 3 exercer
un contrdle sur les maitres d’école, comme l'indiquent
les discip]ines des Eglises de Bayeux et de Saint-Lé
en 15635, Les conditions rencontrées en France firent
que certains des quatre ministéres durent assumer des
fonctions nettement plus importantes que celles de
leurs homologues genevois. Tel fut le cas notamment
pour le diaconat. En P]us de s'occuper de laide aux
pauvres et aux malades, les diacres francais durent
enseigner le catéchisme, faire la lecture de chapitres de
la Bible en attendant le sermon du pasteur, conduire les

10 CRrousaz Karine, L’Académie de Lausanne entre Humanisme et Réforme (ca. 1537-1560), Leyde, Brill, 2012, p. 288-300.

11 KINGDON Robert M., Geneva and the coming of the wars of religion in France (1555-1563), Geneve, Droz, 1956, p. 2. CO, t. XV, col. 756-760.

12 Reip Jonathan, « French evangelical networks before 1555: Proto-churches? », in Philip BENEDICT, Silvana SEIDEL MENCHI et Alain TALLON (éd.), La Réforme en France et en Italie.
Contacts, comparaisons et contrastes, Rome, Ecole francaise de Rome, 2007, p. 108.

13 BenepicT Philip et FornEROD Nicolas, Lorganisation et [‘action des Eglises réformées de France, 1557-1563 : Synodes provinciaux et autres documents, Geneve, Droz, 2012,
p. 289-290, 302-202, 329-333.




prieres iorsque i’Egiise n'avait pas de pasteur ou quand
celui-ci était en dépiacement, assister aux réunions du
consistoire et, du moins un temps en Normandie, aider
3 administrer le baptéme et 3 distribuer le vin et le pain
pendant la ctne. La charge devint ainsi la principale
école de formation des nouveaux pasteurs dans les
toutes premiéres années des Egiises. De la méme facon,
le comsistoire, organe purement discipiinaire a Geneve,
devint en France l'instance gestionnaire par excellence
de i’Egiise locale. L’hypertrophie de son importance fut
telle que, jusqu'en mars 15671, date du deuxieme synode
national, beaucoup d’Eglises établirent deux consistoires
pour assumer toutes les tiches qui avaient fini par leur
incomber. Ainsi, la premiére ordonnance ecclésiastique
réformée francaise connue, les Articles Poiytiques pour
1’Eg1ise reformee selon le Saint Evangﬂe, fait 0 Poictiers
1557, prescrit qu'« il se tiendra toutes les semaines un
consistoire pour la remontrance, correction et purgation
des vices et scandales du troupeau », et un deuxiéme
« certain autre jour de la semaine, s'il est requis » pour
« aviser, délibérer et conclure des affaires de l'Egiise“‘ ».
Le premier sera composé des Ppasteurs, anciens et diacres;
le second comprendra également des « députés ». Le plus
ancien registre consistorial parvenu jusqu’a nous, celui
du Mans, indique qu'au moment olt le registre débute, en
Janvier 1561, cette Egiise se pliait 2 cette regle. Les députés
prenant part A ce deuxitme « consistoire de police » sont
dénommés « seigneurs ». Les tiches du consistoire de
poiice étaient des pius variées : il lui incombait de lever
de i’argent pour le fonctionnement de i’Eglise, de payer le
pasteur et de lui trouver un 10gement, de décider quand
il n%était pas trop dangereux de se réunir A découvert,
d’entreprendre des initiatives auprés des autorités
publiques pour défendre ou faire avancer les intéréts de
i’Egiise, de superviser le déroulement du culte et enfin
de désigner des arbitres pour résoudre les conflits entre
fideles. Si le deuxieme synode national de mars 1561 mit
fin aux doubles consistoires, probablement pour écarter
le risque d’'un pouvoir poiitique Paraﬂéle, les tAches
assumeées par le consistoire de police ne devaient pas
disparaitre du domaine de compétence des consistoires.
Tout au iong de leur histoire, les consistoires des Eglises
francaises consacrérent une partie importante de leur
attention 3 des sujets tels que la rémunération du pasteur
ou la révision des comptes, avec pour conséquence que
les anciens, siégeant au consistoire, eurent des respon-
sabilités de gestion en plus de celles, discipiinaires,
exercées par leurs homoiogues genevois.

14 Ibid., p. 5.
15 bid.

LA MISE EN PLACE DU RESEAU
CONSISTORIAL-SYNODAL

La mise en p]ace du réseau consistorial—synodal offre
le meilleur exemple de linteraction entre initiatives
autonomes et adaptation des modtles romands dans la
construction des institutions ecclésiastiques du protes-
tantisme frangais. Les Eglises particuliéres ont pris forme
selon des modalités variées. Alors que certaines ont été
dressées dés le début autour d'un consistoire selon les
consignes calviniennes, d’autres se sont constituées dans
la continuité de petites assemblées de priere et de lecture
de la Bible déja établies avant 1555, ou encore se sont
soudées autour d'un prédicateur érigé en ﬁgure d'autorité,
bien avant létablissement d'un consistoire. Quelques
rares sources laissent entendre que, dans que]ques cas,
un curé gagné aux idées réformées a pu transformer
le culte paroissial de sa propre initiative ou mettre en
application des changements irnposés par le seigneur du
lieu. Les E'giises commencant a se muitiplier, le besoin
s'est fait sentir d’'une autorité commune et d'une capacité
de coordination entre elles pour régier et mettre fin aux
différends de pratique ou de doctrine entre les Eglises ou
en leur sein, pour permettre aux fideles se déplagant d'une
ville 3 une autre de se rattacher 3 une congrégation sceur
dans leur nouveau lieu de résidence et pour mieux faire
avancer leurs intéréts communs.

Certaines de ces considérations étaient déja clairement
lisibles dans les décisions des Articles polytiques de Poitiers
de 1557. Bien que ces articles aient surtout eu vocation 3
régler le fonctionnement d'une seule Egiise, piusieurs
dispositions desdits articles concernaient les relations
entre les congrégations ou les fideles d’une région pius
iarge, en précisant, par exemple, que les personnes
venant d’'une autre communauté ne seraient admises 3
I'assemblée que sur présentation d’une attestation de
leur Egiise d’origine, ou encore qu’il serait souhaitable de
faire venir les ministres des congrégations circonvoisines
lorsqu’il serait question de déposer un pasteur. Un article
Particuliérement important exprimait en outre pour la
premiére fois le principe d’égalite' entre les Egiises qui
devait devenir la véritable clef de votite du systéme consis-
torial-synodal des Eglises réformées :

Pour autant que toute primauté est dangereuse et
aspire A une tyrannie, comme en en voit l'exempie enla

: . .
papauté, [...] on se donnera garde de résoudre chose qui
touche les autres Egiises sans le consentement d’icelles
et en étre requis, ce qui se pourra faire en synode iégiti-
mement assemblé, 13 ol pourront assister ceux qui
seront députés d'une chacune Egiise”.

Les circonstances qui ont conduit 2 la réunion du
synode tenu 3 Paris en mai 1559, consacré par la suite
« premier synode national » des Egiises réformées,
montrent qu’une collaboration s'est en effet rapidement

29



32

instaurée entre certaines Eglises. Selon I'Histoire
ecclésiastique des Eglises reformées au Royaume de France (1580),
I'initiative est partie d'un groupe de pasteurs rassemblés
A Poitiers vers la fin de I'année 1558 pour célébrer la Céne
dans cette Eglise troublée, apreés que le ministre Antoine
de La Roche Chandieu fut venu de Paris pour apaiser un
conflit. On apprend ainsi que

[lles ministres étant assemblés, communiquérent
par ensemble tant de la doctrine que de Tordre et
discipline entre eux observée; et [...] commencerent a
appréhender quel bien ce serait s'il Plaisait a Dieu que
toutes les Eglises de France dressassent d'un commun
accord une confession de foi et une discipline
ecclésiastique™.

Le synode réuni 4 Paris en mai 1559 adopta une
ordonnance ecclésiastique, appelée « Discip]ine », dont
il sera question de maniére détaillée dans le chapitre
IV de cet ouvrage. Apres avoir posé en téte le principe
énoncé a Poitiers, « aucune Eglise ne pourra Pretendre
primauté, ni domination, sur l'autre” », la Discipline
établit une hiérarchie d’assemblées synodales ainsi
que des régles pour leur convocation réguliére, afin
d’assurer une collaboration continue. Deux niveaux de
« conciles », « colloques » ou « synodes » (ces dénomi-
nations étaient initialement équiva]entes et interchan-
geab]es) furent prévus, le provincial et le national. Dans
les provinces ot les Eglises étaient les Plus nombreuses,
un troisiéme niveau d’assemblées apparut rapidement,
celui des colloques. Le synode provincial du Bas-Lan-
guedoc, tenu 3 Nimes en février 1562, entérina méme
une proposition de Pierre Viret de créer deux niveaux
d’assemblées entre le consistoire et le synode provincial,
A l'instar de ce qui se faisait & Neuchitel et au Pays de
Vaud : les coﬂoques, qui devaient se réunir une ou deux
fois par mois, et les classes (échelon supérieur), qui
devaient étre assemblées quatre fois par an. Ce systéme
fut ensuite adopté en Dauphiné et dans le Lyonnais,
mais de maniére tres provisoire, pendant dix ans, jusqu'a
ce que les classes soient abolies par le synode national
de 1571. Les assemblées de coﬂoque, en revanche,
perdurérent jusqu'en 1685. Le réseau synodal, qui finit
par lier ensemble les Eglises éparses a travers le royaume
en un systéme autogéré et autoreproducteur, comporta
donc finalement quatre niveaux : le consistoire local,
le colloque, le synode provincial et enfin le synode
national.

L’extension 2 travers le royaume du réseau synodal
décrété i Paris unifia progressivement la multitude
d’Eglises dispersées. Au premier synode national
de Paris, la participation nest attestée que pour une
quinzaine de ministres, tous provenant d’Eglises
situées dans un arc géographiq_ue ayant pour extrémités

la Normandie et la Saintonge. Si nous retrouvons la
Premiére trace d'un synode Provincial tenu en ile-de-
France peu de temps aprés le synode parisien, en
octobre 1559, le premier synode provincial du Berry
n'eut lieu qu'en avril 1561, 2 une date ot certaines Eglises
restaient toujours 3 Pécart du systéme, comme l'indique
l'exhortation adressée aux Eglises de Bourges et de Blois
A« fréquenter ci apres les synodes tant généraux que
provinciaux pour en ce faisant rendre témoignage qu’ﬂs
ne désirent que unité®® ». Le méme souci d'unité incita ce
méme synode de Berry a Prendre une série de décisions
pour éviter que les assemblées créées A I'initiative d'un
noble n'acquieérent une trop grande indépendance. Les
gentﬂshommes ayant embrassé la foi ne pouvaient ainsi
maintenir un ministre dans l'une de leurs résidences,
qu’é la condition que celui-ci recoive, comme tous les
autres pasteurs, l’approbation des ministres des Eglises
voisines, quil signe la confession de foi, qu'il assiste aux
synodes et que l'assemblée soit visitée réguliérement par
les pasteurs des environs.

Synode national

pasteurs et anciens
désignés par chaque synode
provincial

Synodes provinciaux

pasteurs, anciens et diacres
désignés par chaque

Colloques >
4 Eglise locale

Assemblées de
colloque

pasteurs
et anciens
désignés ou
élus par chaque
Eglise locale

Eglises locales
Consistoires

pasteurs membres de
droit + anciens et diacres
désignés, élus ou cooptés

Systeme consistorial-synodal francais.

Tous les détails du systéme consistorial-synodal
n'ont pas été définis selon un schéma préexistant. Ils
ont pris forme par titonnements, comme en térnoigne
I'histoire de l'office des jurés. Allouer 3 un ministre
expérimenté la tiche de veiller 3 linstauration du
nouveau culte et de contréler les premiers pasteurs était
une pratique courante dans des Eglises territoriales
nouvellement remaniées de l’Europe de la Réforme,
et nous avons déjé vu que cette mission a été confiée

16 [Beze Théodore de], Histoire ecclésiastique des Eglises reformées au royaume de France, éd. par Johann Wilhelm Baum, Edouard CuniTz et Rodolphe REeuss, Paris, Fischbacher,
1883-1889, t. I, p. 199-200.

17 AYMON, t.1,p. 1.

18 BenepicT Philip et FORNEROD Nicolas, Lorganisation et I'action des Eglises réformées, op. cit., p. 54.




34

3 des jurés a Neuchitel et dans les territoires bernois.
En France également, il fut initialement question de
'élection de jurés dans chaque coﬂoque, et cela déjé dans
le document ot apparait la premiére mention de cette
circonscription, 3 savoir les actes du synode provincial
de Guyenne tenu A Clairac en novembre 1560. Destinés &
rester en fonction jusquau prochain synode provincial,
les jurés se voyaient assigner pour tiches prineipales la
résolution de toute affaire locale trop urgente pour étre
reportée au prochain synode provincial etla supervision
de la nomination des nouveaux pasteurs. De Guyenne,
cet office se diffusa au cours des seize mois suivants
vers le Languedoc, le Dauphiné, le Lyonnais, I'fle-de-
France, la Picardie et la Champagne. En Languedoc,
Dauphiné et Lyonnais, les jurés se virent aussi attribuer
le devoir de visiter les Eglises de leur colloque. Pour
utile que cette institution ait pu étre 3 un moment ol les
jeunes pousses &’Eglises se multipiiaient de semaine en
semaine et avaient besoin d’étre attentivement arrosées
et cultivées, elle finit par étre condamnée au troisieme
synode national, réuni 4 Orléans en 1562, comme
dérogeant au principe d’égalité entre les Eglises et les
pasteurs. L'office de juré disparut du systeme réformé
francais au cours des années suivantes®.

Expérimental, le systéme eonsistorial-synodal ne
s'est pas imposé sans opposition. En Bretagne, province
ot les assemblées ont été A l’origine peu nombreuses et
ottlanoblesse a jouéun role particulierement important
dans la diffusion du protestantisme, « plusieurs
gentilshornmes et autres personnages ayant charge en
I’Eglise », réunis a La Fonchaye en mai 1560, ont élaboré
une autre structure de gouvernance qui remettait
la gestion des affaires de la religion entre les mains
d'un conseil composé de quatre nobles élus pour des
périodes de six mois®. Leurs tentatives afin d’obtenir le
soutien de la gentilhommerie de la Normandie voisine
en faveur de ce systérne de domination nobiliaire
échouérent rapidement et, dés le mois suivant, quelques
Eglises bretonnes s’associérent au synode provincial de
Normandie.

Quelque temps plus tard, Jean Morély esquissa, dans
son Traité de la discipline et Police Chrestienne paru a Lyon
au début de I'année 1562, un systéme aussi démocratique
que celui des nobles bretons était aristocratique, fondé
sur la conviction que Dieu donne sa sagesse aux humbles
aussi bien qu'aux instruits. L3 ou existaient des Eglises
de véritables fideles, ceux-ci devaient nécessairement
juger toute question d'un commun accord selon l'esprit
de Dieu. L'élection des pasteurs, comme la résolution
de toute dispute disciplinaire ou doctrinale, devait
par conséquence relever non de la juridiction de cette
« oligarchie » qu'est le consistoire, mais de la congré—
gation dans son entier. Méme si Morély acceptait que
des pasteurs puissent se réunir en synode pour discuter

19 Ibid., p. XLII-XLV.
20 Le Noir pe Crevain Philippe, Histoire ecclésiastique de Bretagne depuis la Réformation jusqu’a [’Edit de Nantes, publié par Benjamin Vaurigaud, Paris - Nantes, Grassart, 1851,
p.37-42.

des questions difficiles, puis revenir vers leurs Eglises
pour rapporter ce qui aurait été résolu, les décisions
synodales n'avaient cependant 4 ses yeux que la valeur
d’'un avis. Malheureusement pour More’ly, le contexte
de pubiication de son traité lui fut tres défavorable.
Paru 2 la veille de la premiere guerre civile, l’ouvrage fut
examiné au troisiéme synode national d’Orléans, réuni
alors méme que la guerre se préparait. A ce moment
ou la solidarité entre les Eglises semblait essentielle
3 leur survie, un gouvernement ecclésiastique aussi
décentralisé et congrégationaliste que celui que
proposait Morély fut considéré comme trop dangereux
et condamné par le synode. Ses idées continuérent 3
circuler pendant la décennie suivante, mais il semble que
la sympathie qu’elles acquirent dans quelques milieux
restreints découlait autant d'une révulsion 3 l’égard
de l'acharnement avec lequel les ministres genevois,
brouillés avec Morély, persistérent a le dénoncer que
d’une appréciation positive de sa pensée. On ne connait
aucune Eglise francaise qui ait ouvertement réclamé une
p]us grande autonomie ou démocratie sous I'influence
de ses idées.

Pour répondre 2 la situation extraordinaire d’indé-
pendance, de pénurie pastorale et d’insécurité dans
laqueﬂe elles se sont trouvées, les Eglises francaises
ont donc fini par construire un systeme eapable de
fonctionner de fagon autonome et d’imposer une
uniformité de doctrines et de pratiques, en combinant
et en adaptant 4 leur situation l'institution synodale qui
remontait aux premiers temps des Eglises chrétiennes
et dont des variantes avaient été utilisées tout au long
des siecles précédents. Ce systeme s’inspirait du modele
de Co]loques et de classes fourni par Neuchitel et
Berne et du modele de discipline consistoriale importé
de Geneve. Il était construit autour d’une hiérarchie
quadripartite d’assemblées et permettait au pouvoir de
cheminer par le truchement d'un systéme repre’sentatif
ascendant, tout en assurant que les décisions prises par
les instances les plus larges conservaient une autorité
sur les échelons inférieurs. Les chapitres suivants
montreront avec queﬂe efficacité ce systeme permit
aux Eglises de gérer leur fonctionnement interne et de
coordonner les prémices de leur action politique.

Au cceur du nouveau systeme ecclésiastique, une
ambiguité n'en persistait pas moins quant 3 la nature
du rapport entretenu entre les Eglises francaises et
Geneve. Une fois le réseau synodal mis en place, celles-ci
disposaient de leurs propres instances afin de régler
d’éventuels problemes internes. Cependant, au cours
des premieres décennies, Genéve n'en resta pas moins
le lieu de résidence des théologiens les plus réputés,
ainsi que le centre de formation de bien des pasteurs
qui exergaient dans le royaume. Par conséquent, les
ministres ou synodes francais se tournerent souvent



spontanément vers Geneéve lorsqu’ﬂ leur fallut résoudre
des questions ardues ou tout simplement lorsqu’une
instance francaise prit une décision qui ne leur plaisait
pas. A I'inverse, A plus d’une reprise, Calvin ou Beze
réprimandérent un pasteur ou une Eglise de France
pour leurs actions sans y avoir été invités. Les ]-i'glises
francaises ne s'affranchirent ainsi quavec le temps
d'une sorte d’inféodation envers Genéve, avant que la
Révocation n'instaure, apres 1685, une nouvelle période
de dépendance 2 I'égard des Eglises étrangeres.

LINFLUENCE INTERNATIONALE
DU MODELE CONSISTORIAL-SYNODAL
FRANCAIS

Une fois établi, le systtme consistorial-synodal
ne resta pas confiné 4 la France. La combinaison qu’ﬂ
offrait d’autonomie, d’efficacité et d'unité fit de lui 3
son tour un modele pour d’autres Eg]ises établies sans
le soutien des autorités, ou encore pour des ministres
désireux d’une plus grande indépendance et convaincus
que l'ingérence des pouvoirs séculiers avait empéché le
p]ein accomplissement de la Réformation.

Clest chez les réformés des Pays-Bas que le systeme
fut repris le plus complétement et le plus rapi&ement.
Déja en 1561, les réformés des Flandres avaient regardé
de l'autre c6té de la frontiére, vers la France, lorsque Guy
de Brés avait dressé une confession de foi belgica qui
suivait de pres la gaﬂica. Les trois premiéres assemblées
formées de représentants de Plusieurs Eglises en vue
d’ébaucher une structure commune, tenues en 1563-1504,
édicterent des statuts prescrivant des institutions et des

régles de fonctionnement pour les Congrégations indivi-
duelles souvent calquées sur les décisions des synodes
francais™. Lorsqu'en 1571, I'assemblée reconnue ensuite
comme le premier synode national se tint 3 Emden en
dehors des Pays-Bas, parce que la « tyrannie » du duc
d’Albe battait alors son plein et que les participants
venaient surtout des Eglises de refuge situées en
Angleterre et en Aﬂemagne, la structure des Eglises
francaises offrit 3 ces communautés persécutées et
dispersées un modele fédératif et autonome désormais
bien rodé. Les participants reprirent presque mot pour
mot le principe énoncé a Poitiers et a Paris, selon lequel
aucune Eglise ne pouvait prétendre a une supériorité
sur une autre, et créérent une hiérarchie d’assemblées
a quatre échelons comme en France, avec pour seule
différence que l’équivalent du coﬂoque étaitici dénommé
« classe® ». Cette structure fut ensuite préservée, lorsque
les Eglises réformées devinrent I'Eglise publique
dominante de ’'Union des provinces qui gagnérent leur
indépendance entre 1572 et 1586. Depuis les Pays-Bas, le
méme systeme s'étendit ensuite 2 plusieurs territoires
allemands voisins ot le courant réformé avait également
pris racine, notamment, entre 1582 et 1586, aux petits
territoires associés du Wetterau Grafverein autour de
Herborn, dont Jean VI de Nassau-Dillenburg était le
chef le plus en vue. De méme, il s'étendit lentement
aux Eglises réformées indépendantes des comtés bas
rhénans de ]uliers, Cléves et La Mark, plusieurs desque]s
avaient envoyées des représentants a Emden et dont les
souverains furent parmi les rares princes allemands qui
n’imposérent pas une confession unique 3 leurs sujets.

Alors qu'en France et aux Pays-Bas, le systéme consis-
torial-synodal fut la forme initiale de gouvernement

35

France

Synode national
Synode provincial

Colloque

Consistoire

Béarn

Synode national

Surveillant de
colloque

Colloque

Consistoire

Pays-Bas

Synode national

Synode provincial ou
particulier

Classe

Kerberaad

Les déclinaisons européennes du systéme consistorial-synodal.

Comtés Wetterau
(Nassau, Solms, Wittgenstein...)

Synode général
Synode provincial ou
régional

Klassen-konvent

Consistoire

Ecosse

Assemblée générale

Assemblée régionale
ou particuliere

Synode
presbytery

Consistoire

loi de 1645 *

Assemblée nationale

Assemblée régionale
ou particuliere

Classe ou Classical
presbytery

Consistoire

* Cette loi n'a pas été
appliquée dans tout le pays

Angleterre
et sa durée de vie fut bréve.

21 KNETscH, F R. J., « Church Ordinances and Regulations of the Dutch Synods ‘under the Cross’ (1563-1566) Compared with the French (1559-1563) », in James Kirk (éd.),
Humanism and Reform: The Church in Europe, England and Scotland, 1400-1643, Oxford, Blackwell, 1991, p. 187-205.
22 GOETERS Johann Friedrich Gerhard (éd.), Die Akten der Synode der Niederlindischen Kirchen zu Emden vom 4.-13. Oktober 1571, Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1971.

Bl




—

36

ecclésiastique adoptée par les Egiises réformées de ces
Etats, dans les deux Toyaumes des ﬂes britanniques,
réunis sous un méme souverain en 1603, le mouvement
qui devait recevoir le label « presbytérien » naquit d'une
volonté de mieux réorganiser le fruit de la premiere
réformation nationale qui avait gardé, dans les deux
cas, l'institution épiscopaie. Programme théorique
avant de devenir réalisation, il fut mis en app]ication de
fagon durable uniquement en Ecosse, et cela bien avant
son instauration avortée en Angleterre, au moment
de la Révolution du milieu du siécle. Le programme,
en revanche, fut élaboré par des Anglais un peu avant
d’avoir ses premiers champions écossais.

La transformation initiale des structures de 'Eglise
écossaise, accomplie en l'absence de la reine, en 1560,
par les Lords of the Congregation et le Parlement, institua
une discipline consistoriale au mniveau paroissial et
désigna, 3 léchelle régionale, des surintendants chargés
de surveiller la réformation du culte Paroissial, un peu a
]a maniere des jurés bernois ou neuchitelois. En méme
temps, elle laissa en Piace l'ancien systéme d’évéques, de
bénéﬁces, et de droits patronaux seigneuriaux. Pendant
les décennies suivantes de guerre civile et de confusion,
les ministres qui souhaitaient construire une Egiise
réformée digne de ce nom jugérent que leurs efforts
avaient été trop souvent sapés parlaléthargie des évéques
et par les entraves mises sur leur chemin par des nobles
avides de biens ecclésiastiques, hostiles au joug de la
discipiine et peu soucieux de 1a quaiité des ministres
qu’iis désignaient. Afin de mieux contrdler le choix
des ministres et 'administration des biens d’Eglise, la
ajeure partie des pasteurs les pius influents commen-
cérent a proner la création d’instances ecc]ésiastiques
équivalentes aux coﬂoques et synodes francais qui
devaient avoir piein pouvoir pour gérer le revenu
ecclésiastique, renforcer la discipline consistoriale et
entériner, voire contrdler, la nomination des nouveaux
pasteurs. La force de i’exempie frangais dans I'élabo-
ration de ce programme est certaine : le champion
le pius acharné de ce systeme, Andrew Melville,
professeur de théologie & Glasgow 4 partir de 1573, avait
été auparavant étudiant et enseignant a Paris et Poitiers,
ot il avait pu observer le fonctionnement de leurs
Eglises. Melville était également passé par Geneve, olt il
avait fait la connaissance du théolo gien anglais Thomas
Cartwright alors qu’ﬂ était en train de rédiger Tun des
premiers traités presbytériens. Théodore de Béze ajouta
également sa voix aux débats qui avaient lieu en Ecosse
au milieu des années 1570 4 propos de la restructu-
ration de l'Egiise, ayant été sollicité de s'exprimer sur
cette question par le chancelier du pays. Dans sa lettre
de 1575 4 Lord Glamis, Béze condamna explicitement
l'office d’évéque, tout en soulignant que la nomination
des pasteurs devait revenir 4 des Presbyterii coetu (terme

que l'on pourrait traduire aussi bien par « consistoires »
que « compagnies de pasteurs » ou encore « assemblées
presbytériennes »), situés dans les villes principaies de
chaque région®. Clest dans les écrits pubiiés dans les
années 1570 par Cartwright, Béze, Walter Travers et
d'autres que 'on vit exprimée pour la premiére fois 'idée
selon laquelie un gouvernement consistorial—synodai
était la seule forme iégitime de gouvernement pour
i’Eglise de Christ : ce que Ton devait appeler pius tard,
dans les fles britanniques, le jure divino presbyterianism.
Les structures établies un peu a l’improviste en France
étaient désormais justifiées comme découlant de la
volonté divine. Ces structures furent intégrées 2 la
nouvelle discipline ecclésiastique écossaise de 1578,
établie par P'Assemblée Générale du ciergé, sans étre
formellement entérinée par le roi ou par le Parlement.
Au cours de la décennie suivante, des Presbyteries a peu
pres équivalents aux colloques francais de par 'étendue
de leur juridiction, mais avec des pouvoirs plus
ampies, prirent forme 3 travers une grande partie du
Ppays sans que les évéques ciisparaissent. Peu 2 peu, Tes
deux systémes, épiscopal et presbytérien, établirent un
modus vivendi qui leur permit de coopérer jusqu'en 1638,
quand le presbytérianisme pur et dur triompha avec la
Révolution des Covenanters. Les évéques revinrent avec
Charles IT en 1660-166r, puis disparurent de nouveau
avec la Glorieuse Révolution de 1688, victoire définitive
du presbytérianisme.

En Angleterre, la Réformation accomp]ie par
Edouard VI et Elisabeth I entre 1547 et 1563 maintint
pour sa part non seulement les évéques, mais aussi
tout l'ancien systeme de gouvernement ecciésiastique
sans introduire de discipline consistoriale. Parmi les
diverses initiatives entreprises au cours des décennies
suivantes pour purifier 1’Egiise d’Angleterre des
nombreux restes du papisme, c’est Thomas Cartwright,
d’abord en 1570 dans ses lecons 4 Cambridge, puis
dans une série de traités publiés entre 1573 et 1577,
qui lanca pour la premiere fois un appe] a instituer
les quatre ministéres genevois, 3 établir la discipline
consistoriale et 4 abolir toute hiérarchie entre les
pasteurs, en remplagant les évéques par des presbyteries
et synodes. Résolument contré par une monarchie et
une hiérarchie ecclésiastique autrement plus fortes
que celles de I'Ecosse, son appel 4 la création de ces
institutions, ainsi que les tentatives ultérieures de
les instituer sans laccord des autorités, échoutrent
pendant deux générations, avant de se réveiller
subitement au début de la Révolution anglaise, ]orsque
les évéques tombeérent en disgrﬁce et quune armée
écossaise intervint en faveur de la cause parlementaire.
Le presbytérianisme devint alors le programme de
tous ceux qui, face au défi des indépendantistes,
jugeaient impératif que les évéques fussent remplacés

23 Btze Théodore de, Correspondance de Théodore de Béze, t. XV (1574), éd. par Alain Dufour et Béatrice Nicollier, Genéve, Droz, 1991, p. 172. DONALDSON Gordon (éd.), « Lord
Chancellor Glamis and Theodore Beza », Miscellany of the Scottish History Society (Eighth Volume), Edinburgh, Publications of the Scottish History Society, 3e sér., 43 (1951),

p.102-103.




par un systéme capable d’imposer une liturgie et une
doctrine communes. Appuyé par une majorité au sein
de l'assemblée du clerge’ convoquée par le Parlement
afin d’établir un nouvel ordre religieux, la Westminster
Assembly of Divines, un systéme consistorial-synodal fut
institué par décrets successifs entre 1645 et 1646, mais

sa mise en application était 2 peine entamée lorsque le

triomphe de Cromwell cassa la dynamique et permit la
floraison d’Eghses indépendantes. Quelque six cents
E'glises Presbytériennes survécurent néanmoins 3 la
Restauration pour devenir un des courants les plus
importants au sein du mouvement de Dissent anglais au
cours des siécles suivants.

37




