Le Protestantisme
et la Cite

ACTES du COLLOQUE
INTERNATIONAL de la SMERP
tenu a
Montauban, 14 et 15 Octobre 2011

Textes réunis par Philippe Chareyre et Guy Astoul
sous la direction de Janine Garrisson

Maison de la Culture - 82000 MONTAU BAN




POUVOIR ECCLESIASTIQUE
ET POUVOIR SECULIER
DANS LES VILLES SOUS DOMINATION
PROTESTANTE PENDANT
LA PREMIERE GUERRE DE RELIGION

Philip Benedict
Institut d’histoire de la Réformation
Université de Genéve

Si le but politique poursuivi avec la plus grande détermination par la cause
protestante jusquen 1562 était d'obtenir le droit de culte et lattribution
“de temples pour ses assemblées, l'espoir que ses partisans ont nourri par-des-
sus tout était dobtenir le soutien des autorités politiques et d'effectuer, grice
a leur accord, une réformation compléte de I'Eglise. Les premiers réformés
n'aspiraient aucunement a créer ce quon appellerait aujourd’hui une Eglise
libre. Leurs pamphlets des années 1559 a 1561 appelaient la série des jeunes
rois de France et la reine meére 4 agir en nouveau Josias, 4 restaurer le Temple
et a briler les idoles de Baal !. Bien entendu, ceux-ci refusérent toujours de
se conformer au modeéle du roi vétérotestamentaire qui leur était esquissé par
les publicistes protestants ; la réformation royale de I'glise que certains ont
pu par moments espérer possible ne vint jamais. Il arriva cependant, immé-
diatement avant et pendant la premiére guerre civile, mais aussi par la suite
dans les grands bastions du protestantisme & chaque reprise de conflit jusquen
1629, voire pendant certaines des périodes de paix entrecoupant les guerres, des
occasions ol les pouvoirs locaux ou provinciaux furent préts 4 imposer cette
réformation de leur autorité,  travailler la main dans la main avec I'Eglise réfor-
mée et 4 obliger la population entigre 4 participer a son culte et 4 se soumettre
a sa discipline. Se posaient alors, de maniére aigué, les questions suivantes :
comment répartir I'autorité entre ministres et magistrats ? Quel rdle attribuer
aux autorités séculiéres dans le gouvernement, le financement et la protection

! Philip Benedict, « The Dynamics of Protestant Militancy : France, 1555-1563 », Reformation, Revelt, and Civil War in
France and the Netherlands 1555-1585, Benedict, Guido Marnef, Henk van Nierop et Marc Venard (éd.), Amsterdam,
1999, p. 38.

13



de I'Eglise ? Quel role attribuer aux pasteurs et aux consistoires dans les affaires
politiques et militaires ?

Sur la questaon des rapports entre pouvoirs séculiers et pouvoirs ecclé-
siastiques, la pensée de Calvin et de Beéze était tout sauf parfaitement cohé-
rente. Le meilleur connaisseur de la pensée politique de Calvin, Harro Hépfl?,
a derniérement conclu que ses écrits, notamment son Institution de la relz'gz'an
chrétienne, « affirmerent, qualifierent et niérent » tout en méme temps la sépara-
tion de I'Eglise et de IEtat . D'un coté; Calvin insistait sur la distinction entre
les sphéres ecclésiastique et temporelle, la premiére étant le domaine de Tesprit
sournis 2 la discipline ecclésiastique, la seconde étant le domaine du corporel
soumnis au gouvernement séculier. De 'autre coté, il définissait ces deux spheéres
comme étant conjointes, appelées a travailler la main dans la main, les magis-
trats ayant le devoir de soutenir les Tables de la Loi et de défendre la vraie
religion et ses ministres, les pasteurs étant dans I'obligation d’annoncer publi-
quement ce que Iéthique chrétienne avait a dire 4 propos de questions d’intérét
public3 . A Geneve, Calvin se tourna vers les magistrats pour punir des héré-
tiques et des blasphémateurs, pour défendre 'honneur des ministres contre ceux
qui les insultaient, et pour appuyer les exclusions de la céne prononcées par le
consistoire, mais il insista pour que celui-ci ait le dernier mot dans les questions
d’accés 4 la céne et que les pasteurs gardent une liberté de parole concernant les
affaires publiques. Théodore de Béze alla jusqu'a classer la magistrature parmi
les quatre ministéres de I'Eglise, a coté des pasteurs, des diacres et des anciens,
dans sa Confession de la _foy chrestienne de 1558-1559* . Plusieurs années plus
tard, Béze fournit dans ses lettres quelques précisions supplémentaires sur la
nécessité de tracer une ligne entre les deux sphéres. En 1575, il écrivit 4 Iécossais
Lord Glamis que les évéques ne devaient pas siéger au Parlement « car /¥végue
na pas a faire avec l'agencement des affaires purement civiles® ». En 1567, il expli-
qua & Coligny que, bien que les pasteurs ne dussent pas étre admis aux conseils
des rois, quelques-uns dentre eux connus pour leur sagesse — mais en aucun
cas un seul homme, « car en I'Eglise de Dieu il n’y a monarque que Jésus Christ »
— devaient étre consultés a chaque fois qu'un prince entamait une matiére qui
« concerne [...] en certain regard la charge des ecclésiastiques® ». De fagon plus large

#Harro M. Hopfl, « The Ideal of Aristacratia Politiae Vicina in the Calvinist Political Tradition » Calvin and His Influence
1509-2009 - Irena Backus et Philip Benedict (éd.) New York et Oxford - Oxford University Press 2011 p. 52. Voir
aussi A ce sujet le grand livre du méme auteur, The Christian Polity of Jobn Calvin - Cambridge - Cambridge University
Press 1982.

? Jean Calvin, Tnstitution de la religion chretienne, IT]xix.15, 1Vaor; Hapfl, ouvr. cité, p.122-124.

*'Théodore de Béze, Confession de la foy chrestienne, Genéve, 1559, 5¢ point, ch. 23.

¥ Correspondance de Théodore de Béze Reinhard Bodenmann, Alain Dufour, Béatrice Nicollier-de Weck (éd.), t. XVI
(1575), Genéve, Droz, [désormais Corr. Béze], 1993, p. 173.

& Corr. Béze, Henri Meylan, Alain Dufour, Claire Chimelli (¢éd.), t. VIII (1567), 1976, p. 272 et 271.

14



enCore, « puisque toutes actions, soit publiques ou particuliéres, doivent estre faictes en
bonne conscience, il 0y en a pas une sur laguelle en cest esgard Jes pasteurs ne doibvent
weiller pour en rendre conte a Dien ». Pour avoir négligé de chercher lavis des
prétres ou des prophetes, Satil et Josaphat finirent mal. En revanche, le prophéte
Jérémie avait bien fait de critiquer les décisions politiques du roi de Judée.

En France, les synodes des Eglises réformées et en premier lieu le sy-
node provincial de Haut-Languedoc, Quercy et Rouergue tenu 2 Montauban
en avril 1561, commengaient i se pencher sur la question « [Q/uel est ['office d'ung
magistrat, principallement quand il est fidelle et quant il est au lieu ou levangille
est purement presché et les sacremens administrez 2 »". Ainsi deux ans seulement
aprés le premier synode national réuni dans la plus grande clandestinité a Paris,
les Eglises se sentaient déja en mesure d'espérer un soutien gouvernemental au
niveau local, dans une des régions ou elles étaient les plus fortes ! La longue
réponse adoptée par les délégués nétait autre qu'une paraphrase de la discussion
du sujet fournie par Beéze dans sa Confession de foy. A Tautre extrémité de la
France, en Basse-Normandie, I'Eglise de Saint-Lé plaida pour un soutien du
magistrat 4 sa cause, dans deux lettres du 31 décembre 1560 ou 1561 adressées
au roi Antoine de Navarre et & 'amiral Coligny®. Ces lettres sont une tentative
de les convaincre d'intervenir auprés du roi de France afin d’assurer que l'office
du lieutenant du bailli, alors vacant, soit alloué a « un homme craignant Dieu
qui est de notre Eglise, aimant la réformation et la tranquillité du royaume ». La
situation locale est alors favorable a la congrégation, grice a Dieu, explique-
t-on ; cependant cela ne saurait durer que si la magistrature sassocie a elle, car
le cceur de 'homme est pervers, et il y a toujours des méchants parmi les bons
qui doivent étre réprimés par la sévérité des juges. De cette fagon, si « [essay »
de nommer un magistrat pieux est tenté, « i/ y a esperance que le tout sen porteroit
beavcoup mieux ef quelle pourroit servir aux autres dexemple et de miroir pour la
bonne police ». La lettre termine en soulignant qu'« i/ nest rien apres la reforma-
tion de l'eglise qui soit plus necessaire que la reformation du magistrat, sans lequel la
republique ne peult aucunement consister ». Que les Eglises aient été alors, avant
méme la premiére guerre, dans une situation ot il était possible d'espérer un
certain soutien des autorités civiles est également indiqué par le fait quentre
novembre 1561 et janvier 1562, deux synodes provinciaux ont examiné la ques-

7« Actes du synode du Haut-Languedoc, du Quercy et du Rouergue », Philip Benedict et Nicolas Fornerod, Largani-
sation ef l'action des Eglises réformées de France, 1557-1563. Synodes provinciaux et awtres documents, Genéve, Droz, 2012,
p.39-40.,

® Frank Delteil (éd.), « Lettres de I'Egﬁse de Saint-Lo », Bulfetin de la Societé de I'Histoire du Protestantisme Frangais
[désormais BSHPF], t. 117, 1971, p. 84-86. La lettre en question n'indique pas Iannée, mais le contexte montre claire-
ment qu’il s'agit de I'une de ces deux années.

15



tion de savoir si un magistrat pouvait siéger au consistoire. Celui de I'Orléanais
et du Berry, tenu 2 Gien, sollicita I'avis Calvin qui répondit positivement®. Celui
du Haut-Languedoc, Quercy, Rouergue et le comté de Foix tenu a Castres en
décida de méme deux mois plus tard '°. Cette position fut ensuite entérinée par
le synode national en 1563 ',

En méme temps que les Eglises réformées de France commengaient i
chercher le soutien des autorités locales et a réfléchir sur la place des magis-
trats dans les consistoires, elles hésitaient a résoudre la question du réle que les
consistoires et les synodes des Eglises pouvaient jouer dans les affaires politiques.
A leurs débuts, certaines Eglises érablirent deux consistoires séparés, 'un pour
la discipline, 'autre pour le gouvernement de I'Eglise 2. Ces doubles consis-
toires furent rejetés au deuxieéme synode national de 1561, mais au cours de
la méme année, le réseau des synodes et consistoires se reveia tellement utile
dans la défense des intéréts politiques de ces Eghses clandestines en quéte d'une
reconnaissance légale, qu'elles l'utilisérent pour faire circuler des pétitions, établir
un systéme d’auto-défense militaire et envoyer des députés  la cour pour parler
en leurs noms. Au vu de la division calvinienne entre les sphéres du temporel
et du spirituel, cette activité politique du réseau ecclésiastique ne pouvait que
déranger. Dans certaines villes du Midi cependant, les protestants qui étaient
en passe doccuper les églises et de tenir le haut du pavé, créérent cette méme
année des conseils politiques 4 cté des consistoires pour gérer les affaires poli-
tiques et militaires. De méme, le synode provincial de Lyon décida en novembre
1561 qu'« qux Synodes qui se tiendront cy-apres lon ne traitera sinon des affaires
concernent le fait de la religion seulement », en laissant notamment les questions
d’ordre financier 4 des personnes compétentes

Ces préalables de principes contradictoires, de titonnements institu-
tionnels et d'engagement important, bien qu'irrégulier, des consistoires et des
synodes dans des affaires politiques et militaires eurent des conséquences lorsque
les réformés se saisirent de nombreuses villes et villages au début de la premiére

® Joannis Calvini Opera que supersunt omnia, Guillaume Baum, Edouard Cunitz et Edouard Reuss (¢d.), Brunswick,
Schwetschke, 1863-1900, t. XIX, no 3692, col. 246

19 Actes du synode du Haut-Languedoc, du Quercy, du Rouergue et du comté de Foix », P. Benedict et N. Fornerod,
ouv. cité., p. 146.

s Synode national de 1563, art. 24 : « Un magistrat peut estre appelé pour avoir quelque ch:rg:— en I'Eglise comme
d'ancien ou diacre, pourveu qu'il puisse satisfaire 4 tous les dewx ».

2 Pour I'histoire des doubles consistoires ainsi que pour tout ce qui suit dans ce paragraphe, je me permets de renvoyer
 P. Benedict et N. Fornerod, ouv. cité, p. lix-Ixi ; Glenn S. Sunshine, Reforming French Prote ism : The Develop

of Huguenot Ecclesiastical Institutions, 1557-1572, Kirksville Mo,, Truman State University Press, 2003, p. 127-130 ; P.
Benedict et N, Fornerod, « Les 2150 "Eglises” réformées de France de 1561-1562 », Revue Historigue, n"311, 2009, p.
529-560, et « Les députés des Eglises réformées a la cour en 1561-1562 », Revue Historigue, 4 paraitre.

P« Actes du synode du Dauphiné et du Lyonnais », P. Benedict et N. Fornerod, Organisation et action, ouv.cité, p. 123.

16



guerre civile en 1562, et lorsqu'aprés des hésitations et des atermoiements, ils
y imposérent le culte réformé comme le seul autorisé. Bien des questions res-
taient en effet A résoudre quant au caractére du soutien que les Eglises pouvaient
espérer des autorités civiles, au réle des ministres et des consistoires dans des
affaires militaires et politiques, et aux rapports entre discipline ecclésiastique et
gouvernement séculier. En outre, ces questions intervenaient dans une situation
politéco—militaire mouvante, ol lescalade vers la guerre fit que la survie méme
des Eglises finit par étre en jeu, et ot les exigences du conflit menérent parfois
3 établissement de structures d’autorité autres que celles qui auraient été adop-
tées en temps de paix.

Le sujet des rapports effectivement établis entre ministres et magistrats,
pouvoir ecclésiastique et pouvoir séculier dans les villes sous contrdle protestant
pendant la premiére guerre civile est un des aspects de cette période 2 propos
duquel des recherches plus amples seraient a développer. Les registres de dé-
libérations municipales de bien des villes saisies alors par les protestants ayant
été détruits, clest aussi un sujet A propos duquel il faut beaucoup prospecter
dans les archives départementales et municipales pour trouver des informations
pertinentes. Cette étude n'a aucune prétention d'exhaustivité. Elle se base sur la
littérature secondaire existante, plusieurs sources dépoque particulierement ré-
vélatrices, et quelques « glanes » archivistiques, en espérant quelle puisse suggérer
I'intérét des multiples facettes du sujet et susciter des recherches plus approfon-
dies. =

Selon la confession de foi de Théodore de Béze reprise par le synode pro-
vincial de Montauban, le gouvernement séculier avait notamment pour tiche de
faire observer la parole divine et de punir ceux qui troublent 'Eglise par hérésie,
schisme ou mépris de la discipline ecclésiastique. Pour saisir comment les auto-
rités civiles ont compris cette exigence sous le nouveau régime protestant, et de
quelle maniére elles acceptaient de soutenir et d'encadrer I'Eglise réformée, nulle
source nen dit plus long que les réglements détaillés adoptés par les Etats pro-
vinciaux des régions du Dauphiné alors sous contrdle réformé, au cours de deux
réunions tenues entre décembre 1562 et février 1563 %, Réunies successivement
a Montélimar et 4 Valence, ces deux assemblées des Etats ont statué a propos
des affaires ecclésiastiques aussi bien que sur des questions lides 4 la guerre et
au gouvernement civil. A Montélimar, les Etats prirent soin de maintenir les
institutions des Eglises réformées telles qu'clles avaient été définies au cours des

¥« Réglement général des Erats protestants du Dauphiné », P, Benedict et N. Fornerod, Organisation et action, ouv. cité,
p- 254-279. Auguste Dussert, « Le baron des Adrets et les Etats du Dauphiné (novembre 1562-février 1563). Essai
d'organisation protestante durant la premiére guerre de religion », Bulletin de I"Académic Delphinale, 5° série, t. 20,1929,
p.93-136.

17



années précédentes, lorsque les Eglises sétaient développées indépendamment
de la supervision des autorités politiques, tout en rajoutant le soutien maté-
riel et législatif de celles-ci, et en exigeant I'adhésion a la Réforme de tous les
habitants. L'assistance au préche devint obligatoire, tout nouveau-né devait étre
présenté au baptéme a la premiére assemblée de prédication suivant sa naissance
sous risque d'une peine civile, mais la participation a la céne n¥était pas rendue
obligatoire de la méme maniére, laissant ainsi le pouvoir de contréler 'accés 4 la
table cucharistique entre les mains de I'Eglise. Les baptcmes d'ondoiement par
une sage-femme devinrent également punissables de peine civile, faisant ainsi
passer dans le droit séculier le point de vue de la théologie réformée selon lequel
le baptéme d’urgence était inutile et superstitieux. Dans leurs premiéres années
dlexistence, les Eglises réformées sétaient montrées particuliérement soucieuses
dempécher que des individus se fassent proclamer ministres sans passer par le
réseau synodal, de peur de voir apparaitre une trop grande variété de pratiques
et de croyances. Le souci fut repris par les Etats provinciaux, qui ordonnérent
« que nul ne soit admis pour prescher ou faire prieves publiques qu'il ne soit legitime-
ment appellé selon l'ordre ecclesiastique et suyvant les determinations des Synodes [... ],
sur peine destre declairez scismatiques par les Eglises et punis par les magistratz
Le reglement adopté 2 Montélimar chercha également 4 effectuer une ré-
formation des meeurs associant discipline ecclésiastique et controle par le magis-
trat. Alors que la population entiére était soumise a la surveillance consistoriale,
les lois séculiéres en matiére de moralité publique étaient rappelées et renforcées :
une application stricte des lois contre le jeu et le blasphéme fut requise, « fouttes
putains, pailbardes, maquere/[es et adulteres, tant hommes que femmes » furent
. menacés dexpulsion de la province s'ils ne promettaient pas au consistoire de
s'amender, et de nouvelles mesures condamnérent les jurons, chansons dissolues
et profanes, « sales ef infames prapos », et danses et bals « & fa fagon des paiens ». Le
réglement mit également en place une étroite collaboration entre les autorités
séculiéres et religieuses et un financement public de I Eghse et de ses ministres.
Ainsi, il fut décidé que les pasteurs seraient désormais payés avec les revenus de
la dime ou du trésor public, et que les diacres recevraient également un salaire
modeste. Les magistrats et consuls, qui ne pouvaient étre choisis que parmi ceux
qui étaient membres de « /'Eglise crestiene » depuis au moins six mois, devaient
signer la confession de foi réformée. De la méme fagon que l'un des devoirs des
magistrats était alors de punir les ministres jugés schismatiques par les synodes
de I'Eglise, I'une des responsabilités des consistoires fut désormais de veiller 4
ce que les élections civiles aient lieu sans brigues. On ne manquera pas de re-

1*P. Benedict et N. Fornerod, Organisation et action, ouv. cité, p. 266.

18



marquer que toutes les Egliscs réformées de la province avaient été conviées a
envoyer 4 cette assemblée leurs pasteurs et un diacre ou député . Il y eut donc
participation des ministres de I'Eglise 4 cette réunion d’une assemblée représen-
rative 17, & l'opposé de ce que Béze ira conseiller 2 Lord Glamis treize ans plus
tard, ce qui explique peut-étre pourquoi 'assemblée a décrété une aussi étroite
collaboration entre les pouvoirs séculier et ecclésiastique.

A Valence sept semaines plus tard, les liens entre autorités civiles et
consistoires et leurs devoirs de surveillance et de soutiens mutuels furent encore
renforcés. Notamment, les personnes ayant soutenu la cause catholique avant
de s'en repentir qui cherchaient a étre réintégrées dans les communautés protes-
tantes étaient tenues de faire au préalable profession de la foi réformée devant le
consistoire, en présence d'un juge qui assistait exceptionnellement 4 la séance **,

Si nous manquons d'études sur les villes dauphinoises a cette époque
suffisamment détaillées pour nous permettre de savoir si tous les réglements
adoptés 2 Montélimar et Valence étaient mis en applicatio\n, la riche documen-
tation concernant la province et quelques études locales permettent au moins
de dire que plusieurs villes avaient déja institué certaines de ces mesures avant
la convocation des Etats de Montélimar. A Livron, Romans et Vienne, les mi-
nistres furent payés sur 'argent public dés mai ou juin 1562, A Vienne, I'assis-
tance au préche fut rendue obligatoire sous peine damende le 30 juin®. Dans
cette méme ville, & peu prés a la méme époque, deux consuls commencérent &
assister aux réunions du consistoire, que ce soit pour assurer une bonne com-
munication entre les deux organes ou pour surveiller son activité. Le consistoire
devait réciproquement avoir une certaine influence sur le consulat car en juin

1 Gabriel Brisard, Histoire du baron des Adrets, Valence, |. Céas, 1890, piéces justificatives no 18, p. 145,

17 Pour confirmation de la participation d’un ministre, voir Arch. mun. Livron, CC 59, (Arch. dép. Drome, E 9497),
paiement des frais de voyage 4 la réunion des Etats du ministre et député. 11 est 4 noter que les Eglises ne semblent
pas avoir été ainsi représentées aux assemblées des Etats de Languedoc réunies au cours de cette méme période dans
les parties de cette province sous contréle protestant. Contrairement a leurs homelogues dauphinois, les assemblées
languedociennes ne statuérent pas non plus sur des questions de la discipline ecclésiastique. A propos des assem-
blées languedociennes, voir en dernier lieu Hugues Daussy, Le parti buguenot. Chranique d'une désillusion (1557-1572),
Genéve, Droz, i paraitre en 2013, p. 341-344, surtout p. 344, et pour leurs décisions Jean Loutchitzky éd., « Collection
des procés-verbaux des assemblées politiques des réformés de France pendant le XVI® siécle », BSHPF, 22, 1873, p.
511-516, 546-558 et 24, 1875, p. 314-322, 359-367, 402-409. A la réunion des Eta:s‘pmtcsmnts du Vivarais tenue i
Rochemaure du 7 au 13 décembre 1562, en revanche, neuf ministres ou délégués des Eglises furent présents : Auguste
Le Sourd, Essai sur les Etats du Vivarais depuis leurs origines, Paris, Société Générale d'Imprimerie et &'Edition, 1926,
repr. Valence, t. 1, 2002, p. 244,

®A. Dussert, art. cité, p. 110.

¥ Arch, nat., TT 249, délibération consulaire de Livron du 24 mai 1562 concernant la sélection et le paiement d'un
‘pasteur ; Arch. mun. Livron, CC 59, (Arch. Dép. Drome, E 9497), divers paiements au pasteur ; Arch. mun. de Romans,
BB 8, paiement de gages au pasteur ; Pierre Cavard, La Réforme et les guerres de religion & Vienne, Vienne, Blanchard
fréres, 1950, p. 78, 87.

“P. Cavard, ouv. cité, p. 84.

19



1562, il intervint avec succés pour empécher un individu qui nétait pas membre
de IEghse d’étre nommé 2 la téte de la milice 2'. A Romans, au mois de mai,
des membres du consistoire vinrent en personne au consulat pour exprimer des
revendications plus amples encore, notamment une présence protestante assu-
rée au sein du consulat et de la garde des portes, une participation de I Eghsc
réformée 2 la collecte et a la distribution des auménes, le transfert du college
municipal dirigé par un principal venu de Genéve aux locaux de I'ancien cou-
vent des Cordeliers, et le paiement du ministre . Aux confins de la province,
dans le Piémont actuel, une ordonnance non datée signée par le baron Des
Adrets et concernant les communautés de Pragela et « Mantoule »(?) imposa
I'assistance obligatoire aux préches, commanda 2 tous les habitants d’apprendre
le catéchisme dans un délai d'un mois, et interdit tout baptéme, communion
ou mariage « en autres manieres que selon la parole de Dien * ». Enfin, en ce qui
concerne Valence, l'excellent mémoire de Nicolas Danjaume ne reléve pas de
trace de mesures comparables dans les registres de délibérations consulaires de
cette ville au cours des mois qui ont précédé les réunions des Etats provinciaux,
ni méme le moindre signe d'une initiative consistoriale auprés des consuls pen-
dant cette période ; cependant, la clause du réglement des Etats de Montélimar
instaurant pour le consistoire un droit de regard sur les élections municipales
a bel et bien été appliquée. Avant le scrutin d’avril 1563 - date postérieure 4 la
paix d’Amboise, mais a laquelle la ville est toujours sous contréle protestant-
douze membres du consistoire furent associés 4 une commission créée pour
approuver les candidats au prochain mandat®. Le 5 avril de la méme année, les
anciens du consistoire écrivirent aussi 2 Crussol, alors chef militaire des réfor-
més de la province, pour le prier de sopposer 4 la restauration des pouvoirs du
Parlement et & la nomination de Maugiron au poste de gouverneur de la pro-
vince, car prendre ces deux mesures Serait « £1és pernicieux  tout le pais, et & mieux
dire la ruine totale des églises * ». Méme si les registres consulaires ne le refletent
pas, le consistoire valentinois a toujours eu son mot a dire 4 propos de questions
politiques pendant la période de domination protestante.

* Ihidem, p. 68.

#2Ulysse Chevalier, Annales de la wille de Romans pendant les guerres de religion de 1549 & 1599 - Valence - Chenevier et
Chavet, 1875, p. 25-27 ; Jules Chevalier (¢d.), Mémoires du P. Archange de Clermont pour servir a I'bistoire des huguenots de
Romans - Romans - R. Sibilat André, 1887, p. 49-52. Faute d'études suffisantes, nous ne sommes pas en mesure de dire
combien de ces revendications furent exaueées au cours des mois suivants.

#(. Brisard, ouv. cité, piéces justificatives, p. 161-162.

#Nicolas Danjaume, La ville et la guerre. Valence pendant la premiére guerre de religion {vers 1560-vers 1563), mémoire de
master 1, Université Pierre Mendés France-Grenoble, 2009, p. 151

%« Les anciens du consistoire de Valence » 4 « messieurs et fréres de Romans », Valence, 5 avril 1563, publi¢ par U.
Chevalier, ouv. cité, p. 35.

20



Pour les autres régions de France, des sources diverses offrent aussi des
éclaircissements concernant la division des pouvoirs entre instances civiles et
ecclésiastiques, le role pris par le consistoire dans les affaires politiques et mili-
taires et les mesures touchant la religion et les meeurs édictées dans des villes
passées sous controle protestant. Pour Rouen, la destruction presque totale des
sources administratives concernant les six mois de domination réformée rend
cette période particulierement obscure, mais une chronique écrite par un catho-
lique modéré resté dans la ville déclare que les anciens partageaient le gouverne-
ment séculier avec les conseillers de la cité et les officiers royaux et que, lorsqu'un
soldat commit un grave délit lors de la prise de la maison des célestins, ce fut
le consistoire qui décida de son exécution ?. Pour Lyon, des piéces un peu plus
nombreuses font voir qu'un « Conseil de I'Eglise réformée » fut établi 4 coté
du consistoire ; clest ce conseil, de pair avec le conseil municipal, qui géra la
majorité de la correspondance avec les autorités de Genéve concernant 'envoi
de secours militaires et Ioctroi des services du pasteur Pierre Viret?. Au fil des
mois, les gouverneurs militaires, d'abord le baron des Adrets, ensuite Jean de
Parthenay-Larchevéque, seigneur de Soubise, accaparérent une bonne part du
pouvoir. Tous deux ont aussi signé des lettres a Calvin et aux autorités politiques
genevoises, et cest sous le nom de Soubise, « commandant pour le service de Dieu
¢t [du] sieur Roy a Lyon », que furent publiées le 5 septembre 1562, des ordon-
nances imposant I'assistance obligatoire aux préches sous peine d’amende ou
de prison, rappelant d’anciennes mesures contre le blasphéme, et interdisant la
visite des tavernes et tout jeu « oz Dieu puisse estre deshonoré et le prochain endorm-
magé »*. Il semblerait cependant que le consistoire ne fiit pas totalement écarté
des décisions politiques, du moins dans les premiers mois de la domination
réformée ; un chroniqueur catholique lui attribue des changements introduits le
3 juin 1562 dans le systeme d’inspection de denrées d'exportation aux portes de
la ville .

[ Jean Nagerel], « Discours abbregé et memoires d'aulcunes choses advenues tant en Normandye que en France depuis
le commencement de I'an 1559, et principalement en la ville de Rouen » - Deux chronigues de Rouen - A. Héron (éd.),
Rouen, Lestringant, 1900, p. 197, 206. Voir. aussi E. Le Parquier - Le sidge de Rouen en 1562 - Sotteville-lés-Rouen,
Lecourt, 1907 ; Le Parquier, « Un chroniqueur rouennais a ['époque de la Réforme : le chanoine Jean Nagerel », Congrés
du Millénaire de fa Normandie (911-1911) : Compte-rendu des fravaux, Rouen, Léon Gy, 1912, p. 223-244 ; P. Benedict,
« Deux regards catholigues sur les premiéres guerres de religion 2 Rouen », Jean-Pierre Poussou et Isabelle Robin-Ro-
mero (éd.), Histoire des familles, de la démographie et des compartements en hommage a Jean-Pierre Bardet, Paris, Presses de
I'Université Paris-Sorbonne, 2007, p. 729-740.

7 Archives d’Etat de Genéve, Piéces Historiques 1719 (lettres signées au nom du Conseil de I'Eg]ise réformée de Lyon
en date du 23 juin, 20 juillet, 2 septembre et 22 novembre 1562 ; le consistoire écrivit également au Conseil de Genéve
le 5 décembre pour plaider que Viret soit autorisé a rester & Lyon). Sur la période de domination protestante & Lyon,
les pages de Richard Gascon, Grand commerce et vie urbaine au XVT siécle. Lyon et ses marchands, Paris, SEVPEN, 1971,
p. 477-492, demeurent essentielles. Voir aussi Yves Krumenacker (dir.), Lyon 1562, capitale protestante, Lyon, Editions
Olivetan, 2009, p. 155-206.

*Bibl. mun. Rouen, fonds Leber ms 3977, piéce 7.

* Jean Tricou (éd.), La chronigue lyonnaise de Jean Guéraud 1536-1562, Lyon, Imprimerie Audinienne, 1929, p. 167.

21



A Nimes, ot nous avons la chance de posséder le registre du consistoire
pour cette époque, cas unique en France, il ne semble pas que cette instance
s'immisga dans les décisions politiques, bien qu'elle fit sollicitée de participer
a la nomination des députés envoyés aux Etats provinciaux des parties protes-
tantes de la province et a Iétablissement des doléances 4 présenter, ce quelle
fit*. Le 28 mars 1562, un messager apporta depuis Paris une lettre signée par
Béze pour annoncer que le prince de Condé avait pris la défense des Eglises 2
la suite du massacre de Vassy, et pour solliciter de leur part toute I'aide qulelles
pouvaient apporter. Le consistoire décida le jour suivant une cotisation a cet -
effet*'. Cependant, on est frappé a la lecture des actes suivants, de 'absence de
séance relative aux dépenses a faire ou mesures 4 prendre avec cet argent, ainsi
qu'a propos de toute autre question politique. Cela est sans doute 4 attribuer
en grande partie, au fait quun conseil politique avait déja été établi 4 coté du
consistoire. Ce conseil, bientdt appelé le « conseil extraordinaire de la ville pour
la conservation d’icelles, service de Dieu et du Roy », soccupa de la plupart
des décisions politiques et militaires. De temps en temps, il envoya certains
de ses membres vers le consistoire pour avoir son approbation sur les dépenses
engagées. La retenue du consistoire est également 4 mettre en rapport avec le
fait que les officiers du siege présidial de la ville sétaient montrés vigilants pour
s'assurer qu'il nempiéte pas sur la juridiction civile. Par un arrét du 26 octobre
1562, la cour exigea queen tout contentieux, le consistoire limite son role a des
exhortations aux deux parties de se réconcilier, et qu'il nédicte aucune loi ou
ordonnance, méme en ce qui concerne lexercice de la religion. Il rappela aussi
deux clauses de I'édit de janvier : que les synodes et consistoires ne pouvaient pas
se tenir sans |'approbation des autorités séculiéres, et que les nouveaux ministres
devaient préter serment devant les autorités civiles avant dentrer en fonction *.
Le consistoire répondit avec douceur qu'il avait pris 'arrét « 2 la bonne part » et
ne pensait pas avoir agi autrement.

* Loriginal du registre est conservé 4 la BnF sous la cote ms fr 8666. 11 existe également une copie manuscrite établie
par Louis Auziére et conservée dans les Archives de I'Eglise réformée de Nimes, B-90, vol. 1. Je tiens i remercier Allan
Tulchin de m'avoir fourni une reproduction de cette derniére. Philippe Chareyre achéve actuellement une édition de
Toriginal.

3 Sur cet épisode voir Ann H. Guggenheim, « Beza, Viret and the Church of Nimes : National Leadership and Local
Initiative in the Qutbreak of the Religious Wars », Bibliothéque d'Humanisme et Renaissance, 37,1975, p, 33-47, Lhis-
toire de Nimes a I¥poque qui nous intéresse est aussi le sujet de deux travaux récents, Joshua Millet, « 4 City Converted-
The Protestant Reformation at Nimes, 1532-1567 », thése de doctorat non publiée, Université Harvard, 2000 ; et Allan
Tulchin, That Men Would Praise the Lord. The Triumph of Protestantism in Nimes, 1530-1570, Oxford, Oxford University
Press, 2010, sans qu'ils remplacent I'ancien chef-d'oeuvre de Léon Ménard, Histoire civile, ecclesiastique, et fittéraire de la
wville de Nismes, 7 vol., Paris, Hugues-Daniel Chaubert et Claude Herissant, 1750-1758.

2 L. Menard, ouv. cité, t. 1V, p. 365-366.

22



Si le consistoire nimois semble avoir gardé une distance respectueuse
par rapport aux décisions politiques, il nen alla pas de méme 4 Montpellier,
et encore moins 4 Montauban qui dut endurer trois siéges au cours de cette
période, dont le dernier dura doctobre 1562 4 mars 1563. Pour Montpellier,
| Histoire des troubles de Languedsc du conseiller 4 1a Cour des aides, Jean Phi-
lippi fournit notre meilleure source . Philippi, un protestant de la premiére
heure rentré dans le giron de I'Eglise catholique dés 1568, attribue au consis-
toire le role principal dans la saisie protestante de la ville au début de la guerre
civile, dans 'armement du menu peuple au cours des semaines suivantes, dans
la confiscation des richesses des églises catholiques, et enfin dans l'échec d'une
tentative de la part de la Cour des aides, de négocier un accord pour enrayer
le glissement vers la guerre civile. Pendant été 1562, selon lui, les anciens du
consistoire « aueint toute puissance, pouvoir ef autorité de la police et guerre et les
clefs des willes a leurs moderations ». Pour Montauban, le détail des événements
qui eurent lieu pendant les trois siéges est fourni par I'Histoire ecclésiastigue des
FEglises Reformées au Royaume de France, un récit plus circonstancié encore *.
Nous y apprenons que lorsque des pourparlers eurent lieu pendant le troisiéme
siege de la ville entre le commandant des forces attaquantes et le gouverneur
militaire de Montauban, Laboria, plusieurs ministres accompagnérent le capi-
taine & chaque entretien. Rapidement, Laboria perdit confiance dans la capacité
de résistance de la ville. Mais les huit ministres de la cité sauf un, Pierre Du
Croissant, firent tout en leur pouvoir pour sopposer i toute concession a l'en-
nemi et pour animer la résistance, n'hésitant pas a prendre la parole en public 4
cette fin. Finalement, le consistoire en vint 4 se méfier tellement de Laboria qu'il
envoya deux de ses membres vers le conseil municipal pour exiger que celui-ci
agisse contre lui, faute de quoi le consistoire lui-méme prendrait I'initiative de
convoquer une assemblée générale des habitants. En réponse a cette menace, les
consuls ripostérent en envoyant une délégation vers le consistoire pour exiger
d'abord que le lieutenant du sénéchal soit admis 4 y siéger ex gfficio. Le refus du
consistoire fut net. « I/ luy fut vespondu sur le champ que l'autorité des magistrats et
la juridiction ecclesiastique estoient choses notoirement distinctes par Jesus Christ et
par perpetuelle usance de I'Eglise Chrestienne® ». En outre, il y avait déja un officier
de la sénéchaussée au consistoire en tant qu'ancien, et qui pouvait vérifier que le

'

#“Jean Philippi, « Histoire des troubles de Languedoc, 1560-1600 », publiée dans Louise Guiraud, La Refarme & Mont-
pellier, .11 : Preuves, Montpellier, Mémoires de la Société archéologique de Montpellier, 2e série, t. VII, 1918, p. 52-70,
surtout p. 70.

* Histoire ecclesiastique des Eglises reformees au royaume de France, éd. G. Baum et E. Cunitz. Paris, Fischbacher, 1883-
1889, t. I11, p. 69-154.

 Ibiden, p. 131.

23



corps noutrepassait pas les limites de sa compétence. Le conseil demanda éga-
lement que le consistoire explique pour quelles raisons fondées sur la Parole de
Dieu, il nétait pas licite de traiter avec ses ennemis. I1 semblerait que la réponse
fournie par le consistoire convainguit les magistrats, car ils négociérent une ré-
conciliation entre Laboria et les ministres. Peu aprés, Laboria quitta la ville, et
celle-ci réussit a résister au siége jusqu'a la paix d’Amboise. A Montauban en
1562-1563, comme plus tard a4 La Rochelle en 1572-1573, il semblerait que les
ministres et le consistoire furent les défenseurs les plus fermes de la résistance 4
outrance aux forces royales et catholiques et eurent gain de cause.

Un autre aspect de la résistance montalbanaise est aussi 2 souligner.
Toujours selon U'Histoire ecclésiastigue, pendant les combats autour de la ville
au cours de 1'été 1562, « sadjoignoient mesmes les ministres aux troupes de leurs
églises® ». Lengagement des pasteurs dans les guerres en tant que combattants,
évoqué dans une publication d’Hubert Bost, n'a été que rarement cité . La
participation et la mort d’Ulrich Zwingli 2 la bataille de Kappel suffisent cepen-
dant pour nous le rappeler : la remise en question du statut des ecclésiastiques
suscitée par la Réforme protestante pouvait facilement ébranler I'idée que les
pasteurs, de par leur statut ou vocation, ne devaient pas aller en guerre. Ne par-
tageaient-ils pas le devoir de leurs concitoyens de participer 4 la défense de la
collectivité ?

Les avis des théologiens réformés a propos de cette question étaient
en fait variés. Calvin, toujours porté a défendre les privileges et I'autonomie
du clergé, sopposa au port des armes par les pasteurs. Pierre Martyr Vermigli
le rejoignit sur le principe général, tout en faisant une exception pour le cas
de I'assaut soudain d'une ville. En un tel cas, « /e ministre d'une Eglise peut en
Justice prendre les armes pour repulser la violence et faire tout ce qui convient au bon
citoyen », jusqu'a ce que des soldats de métier arrivent et remplacent les bour-
geois*:. En revanche, Jean de 'Espine opina que les pasteurs, comme tout autre
chrétien, pouvaient combattre par la force des armes les tentatives des ennemis
de la vraie religion de renverser la discipline ecclésiastique et de mettre fin 4 la
prédication de I'Evangile. Pierre Béraud, professeur de théologie 2 Montauban,
défendra la méme position dans les années 1620%.

% Ibidem, p. 101.

" Hubert Bost, « Une " place de siireté " théologique : I'académie protestante de Montauban », L'Edit de Nantes. Sireté
¢t éducation, Montauban, SMERP, 1999, p. 25. Sur la période des premiéres guerres de religion, voir P. Benedict, «
Prophets in Arms ? Ministers in War, Ministers on War: France, 1562-1574 », G. Murdock, P. Roberts et A. Spicer
(éd.), Ritual and Violence: Natalie Davis and Early Modern France, Past & Present Supplement 7,2012, p. 173-177. Je me
permets de renvoyer une fois pour toutes a cet article, dont je résume une part importante dans les paragraphes suivants
et ol le lecteur intéressé trouvera toutes les références aux sources.

3 The Common Places of the most famous and renowned dogter Peter Martyr, Londres, 1574, partie 4, p. 287, col. 1.

¥ H. Bost, art. cité, p. 25.

24



Un pasteur montalbanais, Martin Tachard sétait déja distingué par ses
exploits militaires avant la premiére guerre civile en France. Avocat au siege
preésidial de Montauban émigré & Genéve en 1553, Tachard se forma au minis-
tere dans la cité de Calvin, d'ot il fut d’abord envoyé vers les vallées vaudoises
du Piémont pour y servir de pasteur. La, en 1560-1561, il dirigea une compa-
gnie de cent arquebusiers qui saisit et « purifia » des églises du Val Pragelato et
Val Germanesca, puis participa  la défense armée que les réformés des vallées
opposérent aux tentatives du duc de Savoie de mettre fin a leurs assemblées.
Exclu nominativement de la tolérance accordée aux protestants par la paix de
Cavour précisément i cause de son réle dans les combats, Tachard rentra 2
Montauban ot bientét, l'éclatement des hostilités Iui fournit une deuxiéme
occasion d’animer une résistance armée. Mais on trouve aussi ailleurs traces de

asteurs combattants pendant la premiére guerre civile, 4 Lyon, en Gévaudan et
en val de Loire. Tout ministre en état de combattre nétait pas prét a manier les
armes : 2 Montauban également, le pasteur Jean Constans refusa un poste de
capitaine offert a lui, alléguant que cétait contraire a sa vocation. A La Rochelle
en 1572-1573, les pasteurs décidérent « gue ceux dientre eux qui estoyent les plus
dispos ferayent telle faction de guerre que leur santé le permettroit*>. Cela suggere
que le consensus dans leurs rangs, reposait sur la libre participation de chacun
au combat selon sa conscience.

Un dernier aspect de T'histoire politico-militaire de ces années mérite
enfin d'étre rappelé dans ce contexte. Au cours de 'automne et de I'hiver 1561-
1562, les Eglises réformées mirent en place un systéme pour lever des troupes
en liaison avec le réseau des consistoires, colloques et synodes *, et lorsque le
parti protestant se mobilisa a la suite du massacre de Vassy, la prise d’armes se
fit a travers ce réseau aussi bien qu'a I'appel du prince de Condé et de la haute
noblesse protestante ; 4 coté des messagers envoyés par le prince du sang pour
appeler ses féaux et amis a se rallier 4 sa banniére 4 Orléans, des pasteurs firent
circuler des lettres d’Eglise en Eglise pour dire aux fidéles de se mettre aux
aguets et de lever hommes et argent . Inévitablement, au cours du conflit sui-
vant, la noblesse militaire prit la téte des armées et assuma une direction de plus
en plus importante des affaires de cet ordre. Dans les régions ou la domination
protestante se révéla la plus étendue et la plus durable, cest-a-dire en Langue-

“[Simon Goulart], Memoires de lestat de France saus Charles Neufiesme, « Meidelbourg, Henrich Wolf » [Genéve, Vi-
gnon], 1576), t. I1, p. 329-330.

“ Derniére mise au point de ce sujet : P. Benedict et N. Fornerod, Organisation et action, ouv. cité, p. cvii-cix.

*“ Dom Hyacinthe Morice, Mémoires pour servir de preuves & I'Histoire ecclésiastique et civile de Bretagne, Paris, Charles
Osmeont, 1742-1746, t. 111, col. 1302-1303; Corr. Béze, t. IV (1562-1563), H. Meylan, A. Dufour, A. Tripet (éd.), 1965,
p-254-255 et 259-260.

25



doc et Dauphiné, le systéme administratif mis en place par les Etats provinciaux
protestants associa aussi aux commandants des armées, des conseils militaires
et politiques. Cependant, une part d’autorité militaire resta dans les mains des
Eglises et de leurs ministres. Le cas de Montauban assiégée nous a déji montré
que dans certaines circonstances, les pasteurs et le consistoire pouvaient non
seulement exprimer leur avis sur des questions de guerre et de paix, mais écarter
du pouveir un gouverneur qu’ils jugaient insuffisamment ferme. Quelques rares
lettres fournissent d'autres traces d'une certaine autorité militaire exercée tou-
jours par les Eglises ou leurs ministres, dans des villes protestantes ou parmi des
groupes dexilés d'une ville passée sous controle catholique. Ainsi, « fes fideles de
I'Eglise de Saumur », qui avaient été obligés a fuir cette ville, adressérent depuis
Loudun le 13 juillet 1562, une missive a I'Eglise de Poitiers dans le but de coor-
donner les mouvements des troupes des deux Eglises et d'effectuer une réunion
entre leurs forces et celles des Eglises de Chinon, Chatellerault et Thouars #

Par une lettre du ler mars 1563, le ministre de Valence, Loys Normand relaya
aupres des Eglises de la région, les instructions d'envoyer des troupes pour venir
en aide 4 Grenoble, alors assiégée, et d’agir contre les séditieux qui refusaient
de le faire — instructions qui furent regues par un diacre de Montélimar, reco-
piées, envoyées a 'Eglise de Dieulefit, et ensuite communiquées aux autorités
municipales de cette derniére ville **. Autre cas encore : aprés que les protestants
de Toulouse furent défaits dans les combats de rue de cette ville au mois de mai
1562, une bonne partie des survivants fuirent en groupe, accompagnés de cer-
tains de leurs ministres. Quelque temps plus tard, ils se cotisaient pour lever des
troupes destinées & venir en aide a leurs coreligionnaires restés en Languedoc,
avant de perdre courage aprés un nouveau revers militaire, de refuser de fournir
l'argent promis et de se disperser aux quatre vents. Cela incita leur ministre, Jean
Barrelles 2 envoyer une liste de ceux qui n'avaient pas tenu leur engagement 2
Calvin, pour qu'il fasse des remontrances 4 ceux dentre eux qui sétaient réfugiés
4 Geneve ; I¢épisode est évoqué dans une lettre de Pierre Viret, qui ajoute que
pour sa part, il juge que « ces couars et fiyars [...] meriteroyent destre rejettez des
Eglises ausquelles ils se retirent® ». Ainsi, non seulement les Eglises gardaient-
elles un certain role dans le financement des troupes et la coordination des
manceuvres quand bien méme les armées étaient commandées par des grands

I Bélisaire Ledin (éd.), « Lettres adressées a Jean et Guy de Daillon, comtes de Lude, gouverneurs de Poitou de 1543 i
1557 et de 1557 & 1585 », Archives historiques du Poitou, t. X1, 1882, p. 112-113.

“ Arch. dép. Dréme, E 3338/11, Loys Normand 4 « messieurs et freres des eglises de Valentinois et circonvoisins comme
Estelle, Livron, Loriol, Monthellimart et son ressort », Valence, ler mars 1563, copie incompléte faite par un diacre de
Montélimar faisant partie actuellement du fonds des archives municipales de Dieulefit.

5 Joannis Catvini Opera, ouv. cité, t. XIX, col. 514-516.

26



seigneurs expérimentés a la guerre, entourés de conseils politiques et militaires,
mais encore des ministres étaient préts 4 utiliser la discipline ecclésiastique pour
assurer le respect des engagements a financer des soldats.

Selon Jacques Auguste de Thou, lorsque le baron Des Adrets chercha
a négocier vers la fin de l'année 1562, un accord pour mettre fin a la guerre
civile dans les territoires du Sud-est sous son contrdle, il proposa afin de facili-
ter la pacification, que tous les ministres soient bannis de la province pendant
un temps, car ils étaient « les vrais auteurs des troubles *». 11 serait évidemment
exagéré de mettre la premiére guerre civile uniquement au compte des pasteurs
réformés, et encore plus d'imaginer que la prise de pouvoir par les protestants
fit passer toute autorité en milieu urbain aux mains de I'Eglise et du consis-
toire. On comprend cependant la méfiance de Des Adrets, de la méme maniére
que peut sexpliquer 'opinion émise par certains chroniqueurs de Iépoque selon
laquelle le consistoire dictait la loi en ville, au début de la période de domina-
tion protestante. La théorie calvinienne selon laquelle les pouvoirs temporel
et spirituel éraient a la fois distincts et conjoints, en accordant au premier la
tiche de défendre 'honneur de Dieu et son Eglise et au deuxiéme un devoir
de regard sur toute action qui doit étre faite selon la conscience ou qui touche
de quelque fagon le domaine ecclésiastique, suscita beaucoup de questions 2
propos desquelles chacun se jugeait en droit d’avoir son mot 4 dire. Bien que la
séparation pronée par Calvin entre les deux pouvoirs amenat certaines Eglises 2
créer des conseils politiques a coté de leur consistoire deés quelles arrivaient en
position de force au niveau local, ceux-ci furent plutét rares avant mars 1562,
et nempéchérent pas le role joué par le réseau des synodes et consistoires dans
I'avancement et la consolidation des intéréts politiques et militaires des réfor-
més. En conséquence, lorsque les peurs déclenchées par le massacre de Vassy
inciterent les Eglises 4 agir d’urgence, et déclenchérent un processus qui mena
une prise de pouvoir par les protestants dans environ un tiers des villes les plus
importantes du pays, les ministres et le consistoire étaient presque toujours, les
acteurs principaux au niveau local du cété protestant. Le questionnement du
statut du clergé provoqué par la Réforme mit en débat aussi bien le probleme
de savoir si les pasteurs devaient porter des armes comme tout autre bourgeois
et manant, que celui de savoir ¢'ils pouvaient participer en tant que corps aux
assemblées représentatives. L'arrivée au pouvoir des réformés dans tant de villes
en 1562 leur fournit alors la 1 possibilité d’établir pour la premigre fois en France,
le systéme de coopération Eglise et Etat qu'ils jugérent optimal, mais en méme

* Jacques-Auguste de Thou, Histoire universelle, La Haye, Henri Scheurleer, 1740, ¢. 111, p. 352.

27



temps elle les mit face  une longue série de questions concernant les détails
de ce systtme qu'il fallait résoudre ; il ne pouvait quen résulter débats, luttes
d’influence et ressentiments. Que ces questions complexes dussent étre démé-
lées en plus, sur un arriére-fond de guerre et dans des villes ot le pouvoir des
différentes instances séculiéres, 'importance du mouvement protestant par rap-
port & la totalité de la population, et les institutions des Eglises réformées elles-
mémes, notamment en ce qui concernait l'existence ou l'absence d’un conseil
politique, variaient d’une ville 4 I'autre — voila qui garantissait que I‘étendue et
la délimitation précise des spheres de compétence des instances ecclésiastiques
et politiques ne pouvait que varier également d’une ville  l'autre.

Parmi les cas les mieux documentés que nous avons pu observer ici,
nous avons vu qu'a Nimes, ville trés majoritairement protestante, ol un conseil
politique réformé existait déja avant 1562, et ou les juges (protestants) du prési-
dial défendaient jalousement leurs prérogatives et celles des autorités séculiéres
en général en ce qui concernait la nomination des pasteurs et la convocation
des synodes, le consistoire a joué un réle relativement effacé dans la prise des
décisions politiques au cours de la période 1562-1563. 11 en alla tout autre-
ment & Montauban o, sous la pression d’'un siége, des ministres participérent
activement aux pourparlers de guerre et de paix et finirent par se débarrasser
d’un capitaine dont ils désapprouvaient la ligne de conduite, et ou le consistoire
refusa net la requéte du lieutenant du sénéchal a assister a ses réunions, chose
pourtant acceptée par le consistoire de Vienne. Partout, il fallait définir quel
degré de participation au culte et aux rites de I Eghsc réformée serait exigé, avec
quelles contraintes il fallait faire respecter ces exigences, quelles formes de sou-
tien seraient offertes aux divers ministéres de 'Eglise et comment coordonner le
travail du consistoire avec celui des tribunaux séculiers dans tout ce qui touchait
2 la discipline des meeurs. Au fur et & mesure que les historiens fournissent des
études de cas sur la répartition des pouvoirs et des compétences dans des villes
sous controle protestant en 1562-1563, études dont on souhaiterait idéalement
qu'elles reposent sur une riche documentation locale, pour pouvoir étre autre-
ment plus détaillées que celles évoquées briévement ici, nous serons mieux a
méme de saisir tous les détails de ces questions capitales pour la compréhension
du régime politico-religieux que les protestants frangais révaient de créer, pen-
dant les années de grande croissance du mouvement.

28



