COLLANA DELLA SOCIETA DI STUDI VALDESI n. 34

PREDICAZIONE, ESERCITI
E VIOLENZA NELL'EUROPA
DELLE GUERRE DI RELIGIONE
(1560-1715)

a cura di Gianclaudio Civale

CLAUDIANA



INDICE

Premessa
di GiancLAUDIO CIVALE 5

Prédication et vie religieuse dans les armées des Réformés
a1’époque des guerres de religion, 1529-1660

di PHILIP BENEDICT 11
1. Des ministres le glaive a la main? 12
2. Piété et discipline dans les rangs de la soldatesque:

ambitions et réalisations 16
3. Guerres justes ou guerres saintes? 21

De la Monarchia universalis a la “Monarquia cat6lica”.
Dos maneras de entender la expansion de la religién catélica

di JoSE MARTINEZ MILLAN 29
1. Del Imperio de Carlos V (1517-1555) a la Monarchia
universalis De Felipe II (1555-1598) 30

1.1. Laincorporaci6n de la Casa de Austria a la evolucién
histérica de Castilla. Los valores cristianos del soldado

hispano 33

1.2. El soldado cristiano después de Trento 36

2. De Monarchia universalis a “Monarquia cat6lica” 42
2.1. El nuevo modelo de soldado cristiano: vacio de contenido

bélico 47

2.2. La desaparicién del modelo de “soldado cristiano” 52

La questione dei valdesi nella formazione delle alleanze
di carattere confessionale (1556-1561)

di CORNEL ZWIERLEIN 55
I. La visibilta dei valdesi del Piemonte nella diplomazia
internazionale europea. 59
II. La legazione a favore dei valdesi dei principi tedeschi
nel 1557: prototipo della diplomazia in religionis causa 62

369



III. Conclusione: dalla legazione al patto di alleanza
e all’intervento militare (1557-1562). 04/
Appendice documentaria 85

I. Traduzione tedesca di una lettera di supplica indirizzata
al supremo magistrato di una citta (probabilmente Strasburgo)

da parte dei valdesi 85
I1. Johannes Brenz: Lettera di raccomandazione per Farel

et de Béze al duca Christoph di Wiirttemberg 87
III. Istruzione originale per la legazione dei principi protestanti

al re di Francia in favore dei valdesi 88
IV. Dispacci e documenti inviati durante la legazione 94
V. Relazione finale tedesca della legazione dei principi

protestanti in favore dei valdesi 101

VI. Johannes Brenz “Capita deliberationis” sulla possibile
stipulazione di un patto di alleanza tra il re di Navarra
e i principi protestanti tedeschi, 1561 115

Jean Calvin face au choix des armes. Regard sur les sources
polémiques de I’année 1561

di NATHALIE SZCZECH 119
1. Les outils d’une fermeture confessionnelle 124
2. Emporter I’assentiment des autorités 135
3. Un triomphalisme potentiellement subversif 142

Da martiri a combattenti per la fede. La guerra delle valli
e le dinamiche della militanza riformata valdese (1555-1561)

di GiancLAUDIO CIVALE 157
1. «Les logis de la verité» 162
2. «Cette folle opinion» 167
3. «Quattro gatte d’ Angrogna» 172
4. «Le Seigneur des armées» 176

Les pasteurs languedociens dans la tourmente des guerres
de Rohan (1622-1629)

di PHILIPPE CHAREYRE 183
1. Les pasteurs, des acteurs du conflit convoités
par les deux camps 185

370



«Le duc de Rohan avoit eu la plus part des ministres
a sa poste»
Les «escambarlats»
2. Le pouvoir des pasteurs
L’enjeu de la chaire
Les écrits
Acteurs de la guerre
3. Les pasteurs et le «populas»
Rivalité avec les magistrats et les consuls
Vellieux contre Rohan
Un discours millénariste
4. Les pasteurs victimes du parti Huguenot
Affirmer sa différence
Les menaces physiques
Les effets de la peur
Conclusion

ANNEXE. Extrait de 1a dédicace de Pierre Béraud au duc
de Rohan 22 novembre 1628

Un acteur incongru? La prédication réformée durant le sicge
de La Rochelle (1627-1628)
di MARIE-CLARTE LAGREE
1. Les pasteurs et la prédication durant le siege
2. Prédication et violence
3. Un lien spécifique?

Tolleranza e intolleranza, predicatori e profeti nell’esilio
ugonotto
di DINO CARPANETTO

1. Larevoca

2. La risposta del refuge

3. Profetismo e resistenza armata

4. 11 profetismo a Londra

5. Fanatismo e profetismo

6. Il ristabilimento dell’ ortodossia: Antoine Court

185
187
188
188
190
195
197
198
198
200
203
203
205
206
207

209

213
216
220
225

227
227
234
237
242
247
252

371l



La rivolta delle Pentland, James Stewart di Goodtrees
e i prodromi della secolarizzazione in Scozia
di PIETRO ADAMO
1. I1 Rising
2. Le interpretazioni
3. James Stewart e 1’apologia del Rising
4. Per Giacomo e la tolleranza
5. La tentazione del secolare

La predicacion entorno a la guerra en la Monarquia Cat6lica
de los Austria
di ESTHER JIMENEZ PABLO

Guerra, eretici e autorita della Chiesa in Gaspare Ricciullo
Del Fosso (1496-1592): 1a via di uno “spirituale” nell’Italia
dell’Inquisizione
di MicHELA CATTO
1. 11 frate Ricciullo: «lutherano» e «molto conosciuto
dai virtuosi»

2. Il vescovo Ricciullo al Concilio: 1’autorita della Chiesa
e gli eretici

3. La guerra e i cristiani: la religione come pretesto
alla violenza

Da Panigarola a Botero: «apparecchiare 1’armi»

della retorica e della Scrittura per «difendere» la fede

e «mantenere» lo Stato

di GUIDO LAURENTI

1. Tra genus deliberativo e screziature epidittiche,
la controversia teologica «persuade» i cattolici e «offende»
gli eretici

2. Ermeneutica biblica e meditazione dottrinale: le fonti
dell’esortazione alla resistenza morale e alla controversia
teologica

3. La «dichiarazione» letterale e mistica della Scrittura:
I’uso «ingegnoso» della citazione biblica

4. Deve «ogni principe con ogni suo potere tener lontana
questa peste» dell’eresia: la religione, le armi e il «dettame
della conscienza» di Botero

372

259
259
263
267
272
279

285

299

301

305

309

315

315

321

324

330



«Casus militares». Coscienza e guerra in alcuni testi minori
del Seicento '
di VINCENZO LAVENIA 357

Indice dei nomi 357

Finito di stampare il 30 giugno 2014 - Stampatre, Torino
373



OF THE PROTESTANTS PETIGREVYV
asyehaucicbefore at large dedudted. ’

C.
Bernard Rotman | !
anylerned laye man: 1
by reading of Luthers
il ed Weldenfs .-,
# Lusheran b ped
ylusia e Of
" bim fpronge W

.
Zwinglius , of« firitad
our fecler foldiar Re
| ading te A rcons, e Re-
| falusens of Lusker, and Fis
ok deformale Miffa  Be-
cometh Faaker of e Sacren

whe buddes of bridn
o T

.. Xazepin Bore, ¢ N‘-g_u,gl.uh: procarement, v
viane out of the Nowneryef Nymick sn onaviy, 1 18
Ed i sighni e Lo Con
o0 Wittenberg, liwed rwoo, i:-m « lewd Efe with the
Jibolorsbere . Toon conpled Ver flfim proanfid wodlock,
withMartin Luther 6 Nosnewith « Fryee , Apefla- |
wfevith Apsflae. 3. "

4 -
" Martin Luther of e Aofow. Fryer; en anbisivm
s sl ol ke
fiesfpruon T oo

s AnoaglyMonfler browght firthof a
po ;,m.:.",..'.w m/';" o
LIt meylefrom Friberg ,inone Steckersfarme,
much sefombling the cowle of o Fryer. ’
nWhereky Luahers Monfiroui ifeand do~ || [
Bivevahid, N~

ight expreffe Lucher the frie P v j-%ﬁ&eﬁ:ﬁiknhﬁ;mmmﬂlw

; L
, ightes) grac,

s s that fuck Champions mightbe kewwen by o  fotbers fuch geod fonen fuch

}"...'.G e '""“',' ‘”". ez',,m“'" ﬁﬁlﬂtﬁt&m{bﬁmpn{mmﬂnﬂ ot

Did lafe b aras in this Menfler 10 gene th & ‘Warning. B 1o baue more diformites bt n oode in thid books persfe.

Figure 1. A Show of the Protestant Petigrew. Une démonstration de I'arbre généalogique des protestants, gra-
vure sur bois illustrant la traduction anglaise de I’Apologie de Fredericus Staphylus (Anvers, 1565), ouvrage
de controverse dont la troisiéme partie est consacrée aux désaccords entre les protestants. L’arbre prend racine
dans I’accouplement des apostats Martin Luther et Katharina von Bora avant de se diviser en trois branches: a
gauche, celle des anabaptistes, initiée par Bernhard Rothmann, au milieu, celle des luthériens, initiée par Philip
Melanchthon, et A droite, celle des «sacramentaires», initiée par Zwingli. Staphylus (Friedrich Stapellage, 1512-
1564) a été un temps luthérien avant de revenir au catholicisme aprés des polémiques avec Andreas Osiander.
Apres avoir enseigné la théologie a Koenigsberg, il fit de méme a Ingolstadt.



PREDICATION ET VIE RELIGIEUSE
DANS LES ARMEES DES REFORMES
A L’EPOQUE DES GUERRES DE RELIGION, 1529-1660

PHILIP BENEDICT

Prédication et vie religieuse dans les armées des Réformés a I’époque
des guerres de religion: ce titre, proposé rapidement lorsque les organi-
sateurs de ce colloque m’ont demandé de leur en fournir un, s’est vite
révélé difficile a traiter en son ensemble le moment venu de préparer
la communication. Certes, la tradition réformée constitue une tradition
théologique qui, quoique diversifiée, est suffisamment cohérente et struc-
turée pour étre traitée dans sa globalité au cours des années qui nous
intéressent. Mais il est difficile d’en dire autant des «armées des Réfor-
més». Les troupes que I’on peut ranger dans cette catégorie sont fort
diverses: armées d’un parti impliqué dans une guerre civile (les hugue-
nots en France, les gueux aux Pays-Bas, les covenanters écossais, ou, en
Angleterre entre 1642 et 1660, les troupes parlementaires et royalistes);
milices de petites cités-Etats réformées, telles Zurich ou Genéve, mobili-
sées pour défendre leur territoire ou la liberté d’évangélisation dans des
territoires a souveraineté partagée; armées bien plus importantes, telles
celles des Provinces-Unies et de I’Union protestante pendant la guerre de
Trente Ans, dont on connait le recrutement multi-confessionnel et multi-
ethnique. En outre, mes recherches a propos de la religion en guerre chez
les huguenots en France m’ont convaincu de 1’intérét de poursuivre des
recherches dans ce domaine au dela des textes théologiques relativement
accessibles portant sur la notion de la guerre juste et la 1égitimité pour un
chrétien de tuer en combat, et d’aborder, a partir de sources plus proches
des champs de bataille, d’autres aspects du sujet, tels I’encadrement reli-
gieux des armées et le contenu des sermons et prieres prononcés avant
et aprés un combat. Ces themes étant a peine effleurés pour certaines
armées réformées, un traitement exhaustif de notre sujet s’avere impos-
sible dans 1’état actuel de nos connaissances. Cette communication se
contentera d’évoquer rapidement, a partir des cas les mieux connus, trois
aspects importants du sujet, dont on peut soup¢onner que le fait de se pré-
senter en milieu réformé a pu exercer sur eux une influence spécifique.

11



Ces aspects sont: 1) le r6le accordé aux ministres au sein des armées,
et notamment la question de leur participation éventuelle aux combats;
2) les pratiques de piété et de discipline que les dirigeants temporels
et spirituels de ces armées essayaient d’inculquer aux troupes, et leurs
effets; 3) la vision de la guerre véhiculée par les sermons ou les traités a
I’intention des soldats, et notamment la question de savoir si I’éthique de
la guerre juste, que I’ on sait avoir été au coeur de la théologie médiévale,
a été concurrencée ou remplacée par une autre éthique, que 1’on pourrait
désigner comme celle de la guerre sainte.

1. Des ministres le glaive a la main?

Quand, vers 1565, un graveur anonyme anversois dut figurer I’arbre
généalogique des hérésies protestantes pour illustrer la partie de L’apo-
logie du controversiste catholique Friedrich Staphylus consacrée aux va-
riations du protestantisme, il plaga Ulrich Zwingli a la base de la branche
«sacramentaire», une épée a la main (figure I); dans la légende, on lit:
«Zwinglius, pasteur spirituel devenu soldat séculier»'. Bien entendu,
cette figuration fut suggérée a 'artiste par le fait que le premier apdtre
de la tradition réformée était tombé en 1531, armes a la main, a la ba-
taille de Kappel, trouvant ainsi une mort qui apparut & Luther aussi bien
qu’aux Catholiques comme le juste jugement de Dieu sur un clerc qui
s’était aventuré sur le champ de combat a coté de ses concitoyens, alors
que les théologiens chrétiens depuis Eusébe avaient maintenu que les
ecclésiastiques devaient s’abstenir de porter des armes. Dans la lignée
de Zwingli, la tradition réformée se voulait-elle celle de ministres qui
portaient 1’épée? La question mérite d’étre posée d’emblée dans le cadre
d’un colloque tenu au coeur des vallées vaudoises, lorsqu’on se souvient
que des ministres vaudois avaient pris les armes lors de la premiere résis-
tance aux tentatives du duc de Savoie pour éliminer le culte réformé, en
1560-1561, et encore une fois deux siecles plus tard, au moment de la
Glorieuse Rentrée.

Un ouvrage historique de référence tout récent nous assure que Zwin-
gli se trouva a Kappel seulement en tant qu’auménier des troupes®. En

' A Showe of the Protestants Petigrew, gravure sur bois dépliant reliée a I’intérieur de
The apologie of Fridericus Staphylus counsellor to the late Emperour Ferdinandus, &c:
Intreating of the true and right understanding of holy Scripture. Of the translation of the
Bible in to the vulgar tongue. Of disagreement in doctrine among the protestants. Trans-
lated out of Latin in to English by Thomas Stapleton, Anvers, John Latius, 1565, fol. Ff4.

* H. MEYER, Kappel, guerres de, in Dictionnaire historique de la Suisse, t. 7, Haute-
rive, Gilles Attinger, 2008, p. 233.

12




fait, on ne connait aucun débat entre les pasteurs zurichois avant les deux
guerres de Kappel quant a la question de savoir si les ministres devaient
se joindre a la milice comme tout autre citoyen ou s’ils devaient simple-
ment accompagner les troupes pour leur apporter un secours spirituel’.
Cependant, I’idée que les pasteurs devaient participer a la guerre aux
cOtés de leurs concitoyens en tant que combattants était parfaitement
conforme a la conviction de Zwingli selon laquelle il ne devait pas y
avoir de distinction entre la communauté civile et la communauté ecclé-
siastique*. En outre, quelque vingt-cing ministres sont tombés a Kappel’,
ce qui suggere une participation ministérielle généralisée a I’expédition.
Les auteurs des meilleures biographies modernes de Zwingli n’hésitent
pas a affirmer par conséquent que le réformateur est fierement parti a la
guerre en tant que soldat volontaire®. Mais cette fierté de voir les pasteurs
prendre place dans les rangs des troupes a coté des autres citoyens finit
par étre ébranlée par les reproches et les moqueries suscités par la mort
de Zwingli. La biographie du réformateur écrite peu aprés sa mort par
Oswald Myconius, qui devint rapidement la référence en la matiére en
milieu réformé, dit en effet que Zwingli prit part a la deuxiéme guerre
de Kappel en tant qu’aumonier et contre son gré’. La nature de sa parti-
cipation a la guerre fut ainsi effacée et n’acquit pas le statut d’exemple.
Il semblerait que pendant les trois générations suivantes la question
de savoir si les ministres devaient ou pouvaient combattre aux cotés de
leurs ouailles fut considéré comme un adiaphoron, a propos duquel les
théologiens réformés avaient des avis divergents. Calvin s’y opposait
fermement. Pietro Martire Vermigli jugeait que les ministres devaient
prendre part a la guerre uniquement lorsqu’une ville se voyait attaquée
brusquement et qu’il fallait que toute sa population monte sur les rem-
parts pour la défendre. Jean de I’Espine, auteur de plusieurs importants
traités de dévotion de la deuxieme moitié du XVIe siecle, approuvait

? Je tiens a remercier Bruce Gordon et Peter Opitz pour leurs éclaircissements 2 pro-
pos des sources relatives a la participation de ministres aux deux batailles de Kappel et
de I’absence dans ces mémes sources de traces de débats entre les pasteurs concernant la
l1égitimité de leur participation dans les guerres.

* Sur ce sujet, voir surtout R. C. WALTON, Zwingli’s Theocracy, Toronto, University
of Toronto Press, 1967.

> U. GABLER, Huldrych Zwingli. His Life and Work, Philadelphie, Fortress Press,
1986, p. 151.

¢ G.R. POTTER, Zwingli, Cambridge, Cambridge University Press, 1976, p. 366;
GABLER, Zwingli, cit., p. 151.

70. Mycon1Us, The Original Life of Zwingli, in Ulrich Zwingli: Early Writings éd. S.
M. Jackson, Durham NC, Labyrinth Press, 1987, pp. 21-22.

13



dans son traité sur le ministére pastoral la participation des ministres a la
guerre dans une gamme de circonstances nettement plus ample®.

Pour ce qu’il en est de la participation effective des pasteurs a la guerre
en France, on a pu dénombrer une demi-douzaine de cas de ministres
ayant manié les armes pendant la premiere guerre civile de 1562-1563°,
sans qu’il soit possible de déterminer si ces cas représentent seulement
la partie visible de 1’iceberg ou des cas exceptionnels. Soixante ans plus
tard, lors de la reprise des guerres de religion pendant les années 20 du
XVlle siecle, Pierre Béraud, ministre de Montauban, a non seulement
pris part a la défense de la ville, mais a écrit un plaidoyer pour justifier
la participation des ministres a la guerre, des lors que c’est la défense de
la vraie religion qui est en jeu'®. Cependant, en 1598 déja, par 1’édit de
Nantes, les protestants francais avaient obtenu pour leurs pasteurs une
exemption de toute obligation de garde, ronde de nuit ou hébergement
de gens de guerre, ainsi que de tout imp6t, établissant ainsi pour eux un
statut privilégié comparable a celui du clergé catholique''. En 1631, le
synode national condamna le livre de Béraud et en ordonna la destruc-
tion de tous les exemplaires. On peut dire avec certitude qu’a partir de
cette date les Eglises réformées de France ont entériné le principe selon
lequel les pasteurs, tout comme les clercs catholiques, devaient s’ abste-
nir de manier les armes'?. Cette régle ne s’est pourtant pas imposée dans
toute Eglise réformée en Europe, car nous trouvons encore des ministres
anglais prenant part aux guerres civiles britanniques dans les années 40
du XVIle siécle, notamment le célebre ministre puritain Hugh Peter, qui,
apres avoir rempli au début des années 30 la charge d’aumonier aupres
des troupes anglaises combattant pour le Stadholder Frédéric Henri
aux Pays-Bas et avoir ensuite passé cing ans au Massachusetts comme
ministre 2 Salem, rentra en Angleterre pendant la Révolution de 1640-
1642 en tant qu’agent du gouvernement du Massachusetts pour aider a

8 Sur les opinions de ces trois théologiens, voir P. BENEDICT, Prophets in Arms? Min-
isters in War, Ministers on War: France, 1562-1574, in Ritual and Violence: Natalie Da-
vis and Early Modern France, éd. G. Murdock, P. Roberts et A. Spicer, Past & Present
Supplement no. 7, Oxford, Oxford University Press, 2012, pp. 172-173.

% Ivi, pp. 174-175.

"H. BosT, Une “place de siireté” théologique: I’académie protestante de Montauban,
in L’édit de Nantes. Siireté et éducation, éd. M.-J. Lacava et R. Guicharnaud, Montauban,
Société Montalbanaise d’Etude et de Recherche sur le Protestantisme, 1999, p. 25.

W [’édit de Nantes et ses antécédents (1562-1598), http://elec.enc.sorbonne.fr/
editsdepacification, XTI, article secret 44. Les édits de pacification antérieurs a celui de
1598 ne comportaient pas de clauses comparables.

12 La contribution a ce volume de Philippe Chareyre éclaire en profondeur le tournant
que constituent les guerres civiles des années 20 du XVIIe siecle.

14



la réformation de I’Eglise d’ Angleterre, s’associa aux troupes anglaises
envoyées en Irlande et finit colonel dans I’armée de Cromwell3.

SiI’opinion réformée a été divisée sur la question de savoir si le statut
pastoral impliquait une exemption, voire une interdiction de combattre
dans les guerres, avec une tendance au fil des générations pour le point de
vue selon lequel les pasteurs ne devraient pas manier les armes de deve-
nir I’opinion dominante, il semble avoir été acquis, du moins dés les an-
nées 1560, que des ministres devaient accompagner les armées en temps
de guerre afin d’offrir un encadrement religieux, précher et mener les
prieres. Le «traité d’association» établi par le prince de Condé en 1562
au début de la premiére guerre civile en France spécifiait que «pour estre
conduits soubs I’obeissance de la parole de Dieu, nous entendons avoir
en nos Compagnies de bons et fideles ministres de la gloire de nostre
Dieu, qui nous enseigneront sa volonté, et ausquels nous presterons au-
dience telle qu’il apartient»'. Lorsque Genéve entra en guerre contre
la Savoie en 1589, sa Compagnie des pasteurs nomma immédiatement
deux ministres pour accompagner les troupes”. Des aumoniers accom-
pagnérent également les troupes écossaises engagées aux Pay-Bas entre
1590 et 1630, 'armée des covenanters a partir de 1638, et les troupes
parlementaires aussi bien que royalistes durant la guerre civile anglaise!®.

Dans les faits, I’accompagnement des troupes par des aumdniers ne
semble pas avoir toujours €té aussi assidu que le prescrivaient les regle-
ments. Apres une premiere réunion de la Compagnie des Pasteurs gene-
vois en février 1589 en vue de nommer des aumoniers pour des mandats
de deux mois, les traces de nouvelles élections pour désigner des rem-
plagants s’espacent dans les registres de la Compagnie, laissant ressortir
que, des 1590, I’armée a souvent été laissée sans encadrement spirituel'”.
Ceci dit, il ne faut pas minimiser le tribut payé par les pasteurs qui ac-
compagnaient les troupes: lorsqu’une garnison genevoise fut capturée

" R. P. STEARNS, The Strenuous Puritan: Hugh Peter, 1598-1660, Urbana, University
of Illinois Press, 1954; C. PESTANA, Peter [Peters], Hugh, in Oxford Dictionary of Na-
tional Biography, Oxford, Oxford University Press, 2004 [http://www.oxforddnb.com/
view/article/22024, accessed 5 June 2013].

'* Mémoires de Condé servant d’éclaircissement et de preuves de [’histoire de M. de
Thou, Londres, 1743, t. 3, p. 260.

'S Registres de la Compagnie des Pasteurs de Genéve, tome VI, 1589-1594, éd. S.
Citron et M.-C. Junod, Geneve, Droz, 1980, p. 7.

1 A. MANN, The Press and Military Conflict in Early Modern Scotland et E. FURGOL,
Beating the Odds: Alexander Leslie’s 1640 Campaign in England, in Fighting for Iden-
tity. Scottish Military Experience c. 1550-1900, ed. S. Murdock et A. MacKillop, Leyde,
Brill, 2002, pp. 265, 55. Pour I’ Angleterre, voir les titres cités ci-dessous, note 18.

' Registres de la Compagnie des Pasteurs, cit., pp. 12, 14, 18, 30, 34, 40, 52.

15



et tous ses membres mis a mort pres de Bonne, le pasteur et aumonier
Guillaume Moigne paya également de sa vie'®.

Les aumoniers militaires réformés les mieux étudiés sont ceux qui
étaient attachés aux armées parlementaires pendant la Révolution an-
glaise, ceci surtout parce que Richard Baxter attribua la radicalisation
de I’armée et son entrée en politique a la forte présence parmi ses aumo-
niers de ministres indépendantistes, dont les idées erronées auraient peu
a peu infecté les soldats. Les excellentes études modernes menées par
C.H. Firth, Leo Solt, Mark Kishlansky et surtout Anne Laurence'® ont
montré que les indépendantistes étaient en fait fort rares dans les rangs
des chapelains militaires et que, aprés un premier élan d’enthousiasme
pour la cause, la plupart des 31 ministres-aumdniers qui s’étaient asso-
ciés a I’armée du earl of Essex en 1642 e rentrérent chez eux dés que
la guerre commenca a s’éterniser. Par la suite, il devint difficile d’en
recruter d’autres. Par conséquent, il ne restait aupres des soldats que 18
aumoOniers en 1644 et 7 en 1645%. 11 semblerait que la radicalisation de
I’armée sur le plan religieux et politique, ainsi que la pratique qui s’éta-
blit parmi les dirigeants de la New Model Army de tenir des journées de
priere avant chaque réunion décisionnelle importante et de se laisser gui-
der par les signes de la volonté divine discernés au cours de ces journées
d’émotion intense, découla non pas de la présence de ministres indépen-
dantistes aupres des soldats mais bien de 1’absence de ministres de toutes
especes, absence que les chefs de I’armée comblaient en organisant des
réunions de priéres sans encadrement clérical et en faisant précher des
prédicateurs laics sortis des rangs de 1’armée.

2. Piété et discipline dans les rangs de la soldatesque: ambitions
et réalisations

Dans ses Décades de sermons, vouées a un succes international consi-
dérable, Heinrich Bullinger exprimait la conviction qui sous-tendait le
souci de bien encadrer les troupes sur le plan spirituel:

18 Ibid., pp. 21-22.

19 C. H. FIrRTH, Cromwell’s Army, 3e éd., Londres, Methuen, 1921; L. SoLr, Saints
in Arms: Puritanism and Democracy in Cromwell’s Army, Stanford, Stanford University
Press, 1959; M. KISHLANSKY, The Rise of the New Model Army, Cambridge, Cambridge
University Press, 1979; A. LAURENCE, Parliamentary Army Chaplains 1642-1651, Wood-
bridge, Boydell and Brewer, 1990.

2 LAURENCE, Parliamentary Army Chaplains, p. 31. On observe le méme effritement
progressif du nombre d’aumoniers dans I’armée envoyée aux Indes occidentales en 1654.
FIrtH, Cromwell’s Army, p. 323.

16



La victoire ne découle pas d’une multitude d’hommes, mais de la grace
divine et une bande choisie. [...] Il faut faire un tri parmi les soldats, sinon
I’armée sera un attroupement de batards et d’incompétents, de coquins
blasphémateurs et parjures, de coupe-gorges, ivrognes et gloutons, bref
un troupeau dégotitant de sales cochons?!.

Toutes les histoires de 1’Ancien Testament concouraient a le rendre
parfaitement clair: en guerre, Dieu accorde la victoire aux plus justes, et
non pas aux plus nombreux, ni aux plus malins.

Pour promouvoir la moralisation nécessaire des troupes, deux mé-
thodes étaient utilisées de facon récurrente au sein des armées des Ré-
formés: 1) un culte régulier, avec le plus souvent des prieres matin et
soir et des sermons le dimanche; et 2) des codes de discipline militaire
interdisant aux soldats blasphéme, jeu et lubricité. Lorsque Montauban et
Orléans, deux villes tenues par les protestants, furent assiégés en 1562-
1563, des ministres furent assignés a chaque place de garde afin de dire
les prieres du matin. A La Rochelle en 1572-1573, les exigences étaient
plus élevées: les prieres étaient préconisées matin et soir ainsi que les
sermons le dimanche, du moins lorsque les combats ne rendaient pas trop
dangereux ces intermedes?. Le «reiglement, forme et gouvernement» que
devaient tenir les «bandes Chrestiennes» en Lyonnais en 1562-1563 spé-
cifiait «prieres a Dieu et actions de graces au lever et coucher, et a tous
leurs temps, a lever les gardes et a les poser, avant que d’ouvrir les portes
et avant que de les fermer [....] et bien souvent au milieu du combat»?.
Les articles du roi pour I’armée royaliste de la premiere guerre civile
anglaise indiquaient que I’aumoénier de chaque régiment devait lire les
prieres au moins une fois par jour «d’une maniére bien ordonnée» et
précher ou commenter la Bible chaque dimanche et jour de féte**. Les
récits des campagnes de 1’armée parlementaire de Lord Fairfax pendant
cette méme guerre font référence a de nombreux jours de jefine, a des
sermons avant certaines batailles et, comme dans I’armée suédoise pen-
dant la guerre de Trente Ans, a des actions de graces apres la plupart des
victoires”. Pour combler la pénurie de clercs associés a leurs troupes en

2! The Decades of Henry Bullinger: The First and Second Decades, Cambridge, The
Parker Society, 1849, p. 381.

22 BENEDICT, Prophets in Arms?, cit., p. 176.

2 F. BOURJAC, Ordonnances; sur le reiglement, forme et gouvernement, que doivent
tenir les soldats et gens de guerre, des bandes Chrestiennes, Lyon, 1562.

2 FIrTH, Cromwell’s Army, cit., p. 311.

2 Tvi, pp. 318-320. Voir aussi les indications de Ralph Josselin concernant les sermons
qu’il a prononcés et les prieres et chants de psaumes qu’il a menés lorsqu’il était rattaché
en 1645 a I’armée de 1’Eastern Association. LAURENCE, Parliamentary Army Chaplains,
cit., p: 39.

17



1651, les chefs de I’armée parlementaire en Irlande demanderent a West-
minster d’envoyer quatre mille bibles «ou encore une pour un homme
sur six» afin que les militaires puissent les lire dans leurs tentes, «ce qui
pourrait bien réduire 1’ oisiveté et, par la grice de Dieu, faire beaucoup
de bien parmi les pauvres et ignorants soldats et natifs»?%. La demande
fut entendue. Des bibles furent également fournies aux troupes anglaises
envoyées aux Indes occidentales en 1655 ainsi qu’a celles dépechées sur
le continent en 1658.

On sait qu’a cette époque de la révolution militaire, les reglements
militaires sont devenus de plus en plus détaillés au fil du temps. En milieu
réformé, on observe clairement une multiplication de mesures cherchant
a bannir des camps les vices considérés comme caractéristiques des sol-
dats. Ainsi, durant la premiere guerre civile frangaise de 1562, les armées
protestantes du Dauphiné et du Lyonnais adoptérent comme discipline
militaire les «ordonnances de M. de Chatillon», un code militaire rédigé
par I’amiral de Coligny durant le si¢ge de Boulogne en 1548-1549 qui
se démarquait des précédentes ordonnances militaires frangaises par 1’at-
tention et la rigueur qu’il portait aux fautes commises envers les civils,
aux pillages des églises et aux blasphémes”. Dans les armées anglaises,
selon Barbara Donegan, le code de discipline adopté par Leicester lors
de I’intervention aux Pays-Bas en 1586 «marque 1’entrée sur scéne d’un
ton nettement protestant dans les ordonnances militaires», qui se révele
au travers de la volonté affichée de s’assurer que I’armée sert a I’avan-
cement de la gloire de Dieu, ainsi que par des mesures précises contre le
blaspheme, le jeu, et la présence de femmes auprés des troupes™. A cela
les ordonnances anglaises de 1639 ajouterent des mesures contre la pro-
fanation des églises et I’ivrognerie, et celles de 1’armée royaliste de 1642
des peines pour absence lors des prires et du culte®. Pour leur part, les
ordonnances militaires genevoises de 1598 et 1603 établirent trois articles

2 FIrTH, Cromwell’s Army, cit., pp. 329-330.

27 P, BENEDICT et N. FORNEROD éd., L’organisation et I’action des Eglises réformées
de France (1557-1563). Synodes provinciaux et autres documents, Genéve, Droz, 2012,
p- 270 et note 44; Archives curieuses de I’histoire de France, éd. L. Cimber et P. Danjou,
Paris, Beauvais, 1834, t. 8, pp. 403-406; F. BOURIAC, Ordonnances, cité par G. CIVALE,
«Le Dieu des armées». Guerra santa, ispirazione biblica et contaminazioni riformate
nel Pedagogue d’armes di Emond Auger S.J. (1568), in Los jesuitas. Religion, politicay
educacion (Siglos XVI-XVIII), éd. J. Martinez Millan et E. Jiménez Pablo, Madrid, Uni-
versidad Pontificia Comillas, 2012, t. 2, p. 1062.

28 B, DONAGAN, War in England, 1642-1649, Oxford, Oxford University Press, 2008,
p. 144; Lawes and Ordinances set downe by Robert Earl of Leycester, Londres, s.d.,
passim.

» Lawes and Ordinances Of Warre, For the better Government of His Majesties Army
Royall in the present Expedition for the Northern parts, and safety of the Kingdome,
Newcastle, Robert Barker, 1639, p. 4, 6; Military Orders and Articles Established by

18



sur les blasphemes et jurons et autant sur les «violemens», «adulteres» et
«paillardise»®.

En plus du culte régulier et des ordonnances militaires cherchant a
moraliser le comportement des soldats, les armées écossaises adapterent
a la société militaire le systeme de discipline ecclésiastique utilisé dans
la vie quotidienne. Chaque régiment devait établir un «particular Elder-
ship ou Kirk Session [....] ainsi que 1’on fai[sai]t en chaque paroisse en
temps de paix»*'. A un échelon supérieur, un general Eldership ou Com-
mon ecclesiastick judicatory, composé de tous les ministres du camp et
d’un ancien de chaque régiment, fut établi au sein de chaque armée afin
de régler les questions d’intérét général et juger les litiges en appel. A
ma connaissance, il n’y eut pas d’équivalent dans les autres armées de
confession réformée.

On le sait bien: écrire un code de loi est une chose, 1’appliquer en est
une autre. Ces tentatives d’encadrement religieux et disciplinaire des sol-
dats ont-elles été suivies d’effets? Les Discours politiques et militaires
du capitaine protestant Francois de La Noue fournissent une appréciation
plutdt pessimiste en ce qui concerne les armées huguenotes®. Tout com-
mengca bien, dit-il, au début de la premiere guerre civile, car la plupart
des soldats étaient mus par un vrai ze¢le pour la religion. Les prédica-
teurs qui accompagnaient 1I’armée exhortaient régulierement les soldats
a épargner le pauvre peuple. Beaucoup des soldats n’avaient pas oublié
le bon ordre régnant dans les armées de Francois 1 et Henri II. On n’y
voyait guere de jeux de dés ni de cartes. Les blasphemes étaient rares.
L’acces au camp était interdit aux femmes. Le ravitaillement se faisait
de facon réguliere. Les rares crimes ou abus étaient rapidement punis.
Enfin, matin et soir prieres et chants de psaumes accompagnaient 1’éta-
blissement du guet. Lorsque La Noue s’étonna de ce bon ordre en discu-
tant avec 1’amiral Coligny, celui-ci répondit qu’il craignait que cela ne
dure point, car I’expérience lui avait montré que 1’infanterie se currompt
rapidement. C’est en effet ce qui se produisit. Toujours selon La Noue, la
violence exercée par les soldats catholiques a 1’encontre des civils apres
la prise de Beaugency déclencha une spirale de représailles. De jeunes
ermites, les soldats de 1’armée protestante se muerent en vieux diables.
Par ailleurs, remarque La Noue, la méme dégradation des moeurs s’est

His Majestie, For the better Ordering and Government of his Majesties Armie, Oxford,
Leonard Lechfield, 1642, non-paginé.

30 Les sources du droit du canton de Genéve, t. 3, de 1551 a 1620, éd. E. Rivoire,
Aarau, 1933, pp. 478-482.

31 FIRTH, Cromwell’s Army, cit., p. 314.

32 F. DE LA NOUE, Discours politiques et militaires, Basel, 1597, pp. 572-574.

19



produite dans le camp catholique, ot le bon ordre avait également régné
au début de la guerre.

I1 semble bien probable que la réforme des moeurs a rencontré plus de
succes dans les armées écossaises et dans la New Model Army anglaise.
Dans son récit des expéditions auxquelles il prit part pendant la guerre
de Trente Ans, I’auteur militaire écossais Robert Monro loue la bonne
discipline qu’il a observée parmi les troupes suédoises et écossaises, en
signalant avec une fierté particuliere qu’apres la victoire de Leipzig, les
réjouissances des soldats écossais se firent sans alcool®. Dans les armées
parlementaires anglaises, nous 1’avons déja suggéré, des pratiques de
dévotion individuelle et collective typiques de la piété puritaine se sont
rapidement implantées en complément aux sermons et jours de jeline
organisés par les aumdniers. Un soldat et scribe basé a Liverpool de 1642
a 1644 se souvient d’y avoir connu «une douce communion avec les
officiers pieux de la compagnie, qui se réunissaient tous les soirs dans
les logements des uns et des autres, a tour de rdle, pour lire les Ecri-
tures, prier et se conférer ensemble de bonnes choses»**. Un sergent d’un
autre régiment rapporte que sur le chemin de Aylesbury a Worcester, son
unité se complaisait autant a chanter les psaumes des nuits entieres qu’a
détruire les idoles rencontrées dans les églises sur le chemin®. Lorsque
I’armée royaliste dut abandonner le siege de Manchester, nous dit un
troisieéme, «les saints chantérent le chant de Moise» a I’église et par les
rues, les soldats «a haute voix et d’un seul coeur [....] rapportant les mer-
veilles de Dieu par craintives louanges»*®. La priére improvisée a haute
voix, les débats doctrinaux dans les camps et la prédication par des sol-
dats sans formation théologique étaient d’autres pratiques courantes dans
les rangs de la New Model Army, qui, toutes, servaient a construire une
armée que beaucoup jugeaient soudée par I’amour®’. En outre, bien que
les codes de discipline militaire adoptés par les armées des Roundheads
ne se distinguassent guere de ceux des Cavaliers, un faisceau d’indices

3 J, WHITE, Militant Protestantism and British Identity, 1603-1642, Londres, Picker-
ing and Chatto, 2012, p. 72.

3 «Sweet communion with the religious officers of the company, which used to
meet every night at one another’s quarters, by turns, to read scriptures, to confer of good
things, and to pray together». Adam Martindale, cité par LAURENCE, Parliamentary Army
Chaplains, cit., p. 39.

3 C. HoLMES, Why Was Charles I Executed?, Londres, Hambledon, 2006, p. 65.

% «With a loud voice and one consent, clapping their hands apace [....] reported God
fearful in praises, working wonders». Ivi, p. 68.

% Je me fonde ici et pour le reste du paragraphe sur les excellentes pages d’I. GENTLES,
The New Model Army in England, Ireland and Scotland, 1645-1653, Oxford, Blackwell,
1994, ch. 4 (pp. 96, 103, 104 pour la force de 1’amour parmi les z€1€s de I’armée).

20



suggerent qu’elles furent plus rigoureusement appliquées®. Bien enten-
du, les soldats parlementaires ne sont pas tous devenu des saints, ni par
leur comportement, ni par leur foi. Plus d’un tiers d’entre eux étaient
des conscrits, d’autres encore des soldats aguerris qui avaient combattu
pour le roi avant de changer de camp pour venir les rejoindre. Les ob-
servateurs les plus séveres s’inquiétaient alors de la présence d’athées
et d’impies dans les rangs. Cependant, méme des royalistes convaincus
reconnaissaient le caractére exceptionnellement «sobre et religieux» de
la New Model Army, alors que ses partisans les plus enthousiastes n’hési-
taient pas a proclamer: «une réformation générale a touché les soldats»**.

3. Guerres justes ou guerres saintes?

Dans plusieurs ouvrages pionniers portant sur la pensée chrétienne a
propos de la guerre et de la paix, Roland Bainton a proposé une distinc-
tion entre la tradition théologique de la guerre juste et celle de la guerre
sainte (holy war)*®. Pour Bainton, quatre criteres définissent cette der-
niére: 1) les combattants sont convaincus de lutter pour la vraie religion,
la défense ou la propagation de la foi étant le plus souvent un des buts af-
fichés de la guerre; 2) ils percoivent leurs ennemis comme des mécréants,
voire des supp6ts de 1’antéchrist; 3) combattant, selon eux, pour la cause
de Dieu et ses commandements, ils jugent que Dieu leur viendra en aide,
ce qui peut les inciter a se lancer dans des combats ou ils sont en posi-
tion d’infériorité; 4) dans les guerres saintes, la guerre est menée avec
une sévérité particuliere a I’encontre des ennemis, car le fait de lutter
pour une cause divine permet de mettre de c6té les régles habituelles du
jus in bello. Toujours selon Bainton, I’époque des guerres de religion, et
notamment la Révolution puritaine, a vu au sein de la tradition réformée
une recrudescence du concept de la guerre sainte.

3 DONAGAN, War in England, cit., ch. 7-10 fournit un examen particuliérement dé-
taillé des codes militaires et de leur application sans toujours arriver a des conclusions
tranchées quant aux éventuelles différences entre les deux camps, mais voir notamment
p- 185. Le simple fait que des dossiers judiciaires de tribunaux militaires parlementaires
aient survécu alors que nous n’avons rien de comparable pour les tribunaux royalistes (p.
175) suggere aussi une efficacité supérieure du c6té des Roundheads. Voir aussi GENTLES,
New Model Army, cit., pp. 106-107.

¥ 1vi, pp. 94, 107.

4 R. BAINTON, Congregationalism: From the Just War to the Crusade in the Puri-
tan Revolution, in «Andover Newton Theological School Bulletin», 35, 1943, pp. 1-20;
Christian Attitudes toward War and Peace. A Historical Study and Critical Reexamina-
tion, Londres, Hodder and Stoughton, 1960.

21



Certains aspects de cette typologie, vieille maintenant de soixante
ans, ont été mis en doute par des recherches postérieures. Les livres que
James Turner Johnson a consacrés aux idées concernant la 1égitimité de
la guerre a travers les siecles ont démontré qu’il n’y a pas de lien néces-
saire ou récurrent entre les quatre critéres mis en avant par Bainton; fort
souvent, par exemple, ceux qui fondent la justesse d’une guerre sur le fait
qu’elle a été entreprise pour la défense de la religion, contre les forces de
I’antéchrist—en d’autres termes des partisans d’un jus ad bellum justifié
sur des bases qui ne sont pas celles de la tradition de la guerre juste telles
qu’elles ont été définies depuis Augustin jusqu’a Thomas d’Aquin—n’en
exigent pas moins le respect des reégles de cette méme tradition en ce qui
concerne le jus in bello*'. Cela ne veut pas dire cependant que certains
des criteres définis par Bainton ne nous aident pas a saisir des facettes
importantes de notre sujet. Pour sa part, le spécialiste de la pensée poli-
tique jésuite, Robert Bireley, utilise pertinemment une définition plus
restreinte de la guerre sainte pour mettre en lumiere une idée que 1’on
rencontre dans certains mémoires écrits par des ecclésiastiques proches
du pouvoir pendant la guerre de Trente Ans: celui qui appuie une action
politique ou militaire qui pourrait paraitre fort risquée selon la prudence
ordinaire (I’édit de Restitution de 1629 en est un exemple), en faisant
valoir 1’argument qu’elle est essentielle pour défendre la vraie religion,
alors Dieu la fera réussir*?. J’ai moi-méme proposé un idéal-type quelque
peu analogue, celui de prophetic politics, prenant comme point de départ
une remarque de Théodore de Beze selon lequel les livres prophétiques
et historiques de 1’ Ancien Testament offrent une science des affaires po-
litiques et militaires plus certaine que les mathématiques: 1a ot I’ Ancien
Testament sert de manuel de stratégie a des acteurs politiques, on peut
dire qu’une telle politique est appliquée*. Les travaux récents de 1’histo-
rien irlandais Michedl O Siochru ont aussi eu pour effet de réintroduire
un autre aspect de la définition baintonienne de la guerre sainte dans la
discussion sur le comportement des armées a 1’époque des guerres de

4], T. JOHNSON, Ideology, Reason and the Limitation of War: Religious and Secu-
lar Concepts, 1200-1740, Princeton, Princeton University Press, 1975, notamment pp.
134-146; Just War and the Restraint of War: A Moral and Historical Inquiry, Princeton,
Princeton University Press, 1981.

4 R. BIRELEY, The Thirty Years War as Germany’s Religious War, in Krieg und Poli-
tik, 1618-1648: Europdiische Probleme und Perspektiven, éd. K. Repgen, Munich, Old-
enbourg, 1988, pp. 85-106; The Jesuits and the Thirty Years War: Kings, Courts and
Confessors, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, surtout pp. 48-49, 61-62,
111, 123, 153, 159, 164, 268.

4 P. BENEDICT, Religion and Politics in the European Struggle for Stability, 1500-
1700, in Early Modern Europe: From Crisis to Stability, éd. P. Benedict et M. Gutmann,
Newark DE, University of Delaware Press, 2005, pp. 129-130.

22



religion. Selon lui, les troupes de Cromwell en Irlande ont dépassé les
limites normales de la guerre et massacré des civils en bonne conscience
en raison de leur conviction d’étre des agents de la vraie religion face a
un ennemi anti-chrétien et barbare**. Méme si son interprétation n’est pas
la seule en la matiere®, elle nous incite a vérifier si des ministres réfor-
més ont effectivement pu dire que dans une guerre contre les ennemis de
la foi, ceux-ci peuvent étre annihilés.

Dans un article récent, Mark J. Larson a suggéré que déja dans ses
Décades Heinrich Bullinger avait jeté les bases d’une théorie réformée
de la guerre sainte selon ce dernier critere, puisqu’il écrivait que «les lois
de la guerre énoncées dans le chapitre 20 du livre de Deutéronome sont
nécessaires et profitables, voire si évidentes qu’elles n’ont pas besoin de
commentaire de ma part pour étre expliquées. Toutes les Ecritures ins-
truisent qu’elles doivent étre respectées»*’. Lorsqu’on se souvient que
le chapitre biblique en question commandait aux Israélites de tuer tous
les males des villes de la terre promise qui résisteraient a leur assaut et
de s’emparer de leurs femmes et de leur bétail, on se rend compte que
dire de ces lois qu’elles sont d’une validité éternelle, c’est ouvrir la porte
a des guerres d’annihilation. Pour sa part, Calvin jugea les choses tout
autrement. Dans ses sermons et commentaires sur 1’Ancien Testament,
il limita les prescriptions de Deutéronome 20.16-18 a la situation pre-
cise des anciens Israélites et plaida pour que le comportement des soldats
en guerre restit conforme 2 la charité chrétienne et a I’esprit du droit
romain®’.

Quant 2 Bullinger, la lecture compléte du sermon 19 de ses Décades
révele que son approbation des principes de Deutéronome 20 ne débouche
pas sur un examen détaillé des questions de jus in bello, tel que I’on en
trouve dans d’autres commentaires ou traités théologiques de 1’époque.
Bullinger se contente de déduire de ce chapitre biblique quelques lecons
de morale et de comportement des plus élémentaires: le soldat doit res-
pecter la loi et la morale tout comme le civil; une bonne discipline et
un encadrement religieux sont requis dans les camps et garnisons; Dieu
couronnera de la victoire une petite troupe d’hommes bien choisis face a

44 M. O SIOCHRU, Atrocity, Codes of Conduct and the Irish in the British Civil Wars
1641-1653, in «Past and Present», 195, 2007, pp. 55-86.

45 Voir |’interprétation contrastée de J. MORRILL, The Drogheda Massacre in Crom-
wellian Context, in Age of Atrocity: Violence and Political Conflict in Early Modern Ire-
land, éd. D. Edwards et al., Dublin, Four Courts, 2007, pp. 242-265.

% Decades of Henry Bullinger, p. 380, cité par M. LARSON, The Holy War Trajec-
tory among the Reformed: From Zurich to England, in «Reformation and Renaissance
Review», 8, 2006, pp. 7-27 alap. 19.

47 Tvi, pp. 19-20.

23



une armée plus importante de soldats vicieux*. Lorsque les gros traités
théologiques réformés abordent la guerre, ils s’inscrivent dans le droit
fil de la tradition de la guerre juste, telle qu’elle a ét€ développée au
Moyen Age sous I’influence d’ Augustin et de Thomas d’ Aquin®. Calvin,
Bullinger et Vermigli (ce dernier offrant un traitement du sujet particu-
lierement développé dans ses Loci communes) se croient tous obligés de
réfuter les arguments des anabaptistes selon lesquels un chrétien ne peut
pas étre un sgldat, et ce notamment en citant, a I’instar d’ Augustin, le
passage de I’Evangile de Luc ol le Christ offre des conseils de moralité
a un centurion, ce qui est censé fournir la preuve que Jésus ne rejette
pas le métier de soldat en tant que tel®. Tous soulignent qu’il ne faut
entrer en guerre que pour défendre son territoire ou réparer une injustice,
et cela seulement aprés avoir épuisé toute opportunité de négocier un
accord pacifique. S’ils jettent des bases pour une quelconque théorie de
la guerre sainte selon les quatre critéres de Bainton, c’est selon celui qui
définit une guerre sainte comme une guerre dont le but est de défendre
la vraie religion. Ici, Larson a bien raison de voir en Bullinger celui des
grands théologiens réformés de la deuxiéme génération qui va le plus
loin dans ce sens. Le Zurichois refuse de fagon catégorique 1’argument
selon lequel aucune guerre ne peut étre menée pour cause de religion, se
basant précisément sur les textes de 1’ Ancien Testament qui prescrivent
la guerre contre «les hommes irrémédiables» tels les Amalékites et les
Madianites®'.

Au plus pres de la guerre, lors d’un sermon prononcé a la veille d’une
bataille, dans un camp militaire ou a I’intérieur d’une ville assiégée, des
prédicateurs se laissaient-ils emporter a aller plus loin encore dans le
sens de la guerre sainte ou d’une politique de la prophétie? Saisir ce que
fut ]a prédication réformée au milieu des guerres est tout sauf facile.
Chez les réformés francais pendant les guerres de religion, a en juger par
les résumés de quelques sermons préchés dans des villes assiégées four-
nis par des histoires des siéges en question, il semblerait que dans une
telle situation d’extrémité, I’identification avec le peuple israélite venait
naturellement a 1’esprit des ministres, qui, afin de soutenir le moral des
habitants et encourager une résistance a toute épreuve, promettaient un
soutien divin de caractére miraculeux, se basant pour ce faire sur des

48 Decades of Henry Bullinger, cit., pp. 380-383.

4 Sur le développement de cette tradition, F. H. RUSSELL, The Just War in the Middle
Ages, Cambridge, Cambridge University Press, 1975, fournit une introduction utile.

0 Calvin cite Augustin directement. J. CALVIN, The Institutes of the Christian Re-
ligion, 4.20.12, tr. Ford Lewis Battles, Philadelphie, Westminster Press, 1960, t. 2, pp.
1500. Voir aussi Decades of Henry Bullinger, cit., p. 376; The Common Places of the
most famous and renowned Doctor Peter Martyr, Londres, 1574, pp. 281-283.

5! Decades of Henry Bullinger, cit., pp. 376-377.

24



épisodes racontés dans les livres prophétiques et historiques de I’ Ancien
Testament™. Un imprimé émanant de La Rochelle pendant le siege de
1573-1574 prone une poursuite impitoyable de la guerre entreprise dans
la foulée de la Saint-Barthélemy en arguant que «les plus jurez et capi-
taux ennemis de Dieu» capturés pendant le conflit ne devaient en aucun
cas étre rangonnés, ainsi qu’il était coutumier dans une guerre, mais de-
vaient obligatoirement étre livrés aux magistrats pour étre jugés et exé-
cutés, quoi qu’on leur ait promis au moment ou ils s’étaient rendus®.
Cependant, ni Deutéronome 20.16-18, ni aucun autre texte historique ou
prophétique de I’ Ancien Testament concernant la guerre, n’est cité pour
justifier cet argument, qui s’appuie surtout sur le fait que la guerre a été
entreprise pour faire justice aux massacreurs, et qu’aucune considération
d’avantage matériel ne doit empécher 1’exercice de la justice. Les lettres
écrites par Théodore de Beze a des chefs militaires protestants dans des
situations moins urgentes se contentaient d’exprimer 1’attitude que j’ai
déja évoquée: il faut purger, autant que possible, une armée de toute vice,
car Dieu accorde la victoire aux siens lorsqu’ils sont justes™.

Certains textes écossais et anglais des années 1640-1660 vont plus
loin dans le sens de la guerre sainte. Dans les sermons préchés par Sa-
muel Rutherford a I’armée écossaise pendant la «Second Bishop’s War»
de 1640, nous trouvons chez le prédicateur le souci de rassurer son public
sur le fait que leur cause est bien celle du Christ et de son Eglise, ainsi que
des échos de cette préoccupation, si caractéristique de la piété pratique
britannique, selon laquelle tout un chacun doit s’assurer personnellement
de son élection. Il semblerait que Rutherford cherche a former une armée
de justes composée non seulement d’individus au comportement ver-
tueux, mais aussi de «visible saints», ¢’est-a-dire d’individus ayant une
assurance personnelle de leur salut. «Qui est celui qui peut supporter une
bataille et se démarquer quand cette journée funeste arrive?»*° demande-
t-il. «Seulement celui qui est en Christ et qui posséde une foi vive». En
méme temps Rutherford conforte ses auditeurs dans I’idée que le fait de
combattre sincérement pour I’Eglise de Christ constitue en soi un des
meilleurs indices que 1’on possede la foi salvifique; il n’y a pas de signe
d’élection plus siir que de se soucier de la cause de Dieu. Par ailleurs, le

32 En dépit de la rareté des sources, j’ai tenté d’analyser ce qu’était la prédication a
Montauban en 1562-1563 et a La Rochelle en 1573-1574 lorsque ces deux villes étaient
assiégées: BENEDICT, Prophets in Arms?, cit., pp. 185-192.

3 Question, asavoir s’il est licite sauver la vie aux massacreurs et bourreaux prins en
guerre par ceux de la Religion assiegez en ceste ville, in Mémoires de I’Estat de France
sous Charles Neufiesme, 2e éd., [Geneéve], [Eustache Vignon], 1578, t. 2, p. 250-257.

4 BENEDICT, Prophets in Arms?, cit., pp. 182-184.

3 Quaint Sermons of Samuel Rutherford Hitherto Unpublished, éd. A. Bonar, Lon-
dres, Hodder and Stoughton, 1885, p. 38.

25



combat qu’entreprennent les soldats écossais dépasse les frontiéres des
Iles britanniques; ils sont en guerre contre Rome, le Pape et 1’ Antéchrist,
et il n’est pas exclu que leur combat ne se propage 2 travers tout le conti-
nent européen. De la méme fagon, The Souldiers Catechism, un petit
texte composé en vue d’&tre distribué dans les armées parlementaires
pendant les conflits de la guerre civile anglaise, cite parmi les buts de leur
combat la réformation du clergé, la suppression de I’épiscopat et I’avan-
cement du royaume de Christ face a ceux qui défendent la cause de I’ An-
téchrist*. Enfin, dans un exemple particulierement net d’une politique de
la prophétie, en 1649, lorsque les covenanters écossais se retrouveérent en
guerre contre ’armée de Cromwell aprés avoir juré fidélité 2 Charles II,
Rutherford et plusieurs autres ministres proneérent 1’épuration de tous les
tiedes et vicieux des rangs des soldats peu avant la bataille de Dunbar,
citant comme modele 1’action de Gédéon a la veille de la conquéte de Jé-
richo telle que la raconte le livre des Juges. Cela fut fait. .. et contribua a
une défaite cuisante’’. Pour autant, que ce soit dans ces sermons, ou dans
tout autre sermon ou guide militaire réformé britannique de ma connais-
sance, on ne trouve pas la moindre suggestion selon laquelle 1’ennemi
anti-chrétien mériterait un traitement plus sévére que tout autre force
militaire. Dans la mesure ol les troupes cromwelliennes avaient effecti-
vement exercé a I’encontre des civils irlandais une violence encore plus
brutale que celle qui était Ja norme a cette époque, il semblerait que cela
ait €té fait sans une approbation cléricale de base vétéro-testamentaire,
et autant parce que les Irlandais €taient per¢us comme une race sauvage
qu’en raison de leur appartenance 2 la foi catholique.

Pour résumer trés brievement les premiers résultats d’une enquéte en-
core ouverte et a laquelle les autres contributions a ce volume apportent
encore des €léments de réponse, il semblerait que le discours réformé sur
la guerre soit a replacer principalement dans la tradition médiévale de la
guerre juste. On y observe cependant un fort souci pour une moralisation
de 'armée, censée attirer le soutien divin. Ainsi, des initiatives prises
dans le but d’encadrer, de discipliner et d’encourager la piété des armées
des Réformés semblent avoir été un peu plus précoces, et par moments
plus réussies, que chez les Catholiques. On reléve aussi dans le discours

* R. Ram, The Souldiers Catechism Composed for the Parliaments Army, Londres,
1645, pp. 9, 7. Sur ce texte et d’autres de nature comparable, voir aussi I’excellent recueil
de textes The Christian Soldier: Religious Tracts Published for Soldiers on Both Sides
During and After the English Civil Wars, 1642-1648, éd. R. T. Fallon, Tempe, Arizona
Center for Medieval and Renaissance Studies, 2003.

7 ). Correy, Politics, Religion and the British Revolutions: The Mind of Samuel
Rutherford, Cambridge, Cambridge University Press, 1997, p. 249.

26




des Réformés des accents de guerre sainte, ainsi qu'une tendance 2 se
tourner plus vers I’ Ancien Testament en tant que source d’inspiration,
voire, lors de crises aigiies, en tant que manuel de stratégie.

La principale ambition de cette bréve communication a été cepen-
dant modeste. Il s’agissait d’ouvrir un colloque intitulé «prédication,
armées et violence dans I’Europe des guerres de religion» en soule-
vant quelques questions pertinentes et souvent peu examinées qui me
paraissent intéressantes dans le contexte de la tradition réformée, eten y
apportant quelques éléments de réponse, glanés a travers mes recherches
et lectures. Beaucoup reste encore a faire. La recherche de sermons pré-
chés aux soldats est a poursuivre. Il serait intéressant de trouver d’autres
traces de débats sur la participation des ministres a la guerre. L encadre-
ment religieux des premieres armées des Gueux pendant la Révolte des
Pays-Bas, des troupes des Provinces-Unies indépendantes et des Etats
calvinistes du Saint Empire Romain mérite d’&tre scruté attentivement.
Espérons que cette communication et ce volume incitent d’autres cher-
cheurs a emprunter cette voie si prometteuse pour la compréhension des
liens entre le religieux et le politique 2 une époque ol ces liens étaient
particuliérement étroits.

27



